

# THE ROLE OF DIFFERENCE OF RECITATION IN THE INTERPRETATION OF THE VERSE "CREATED HIM, THEN GUIDED" \*

Mohsen Khoshfar \

Minasadat Hosseini <sup>†</sup>

Abbas Karimi "

#### **Abstract**

The verse [He said, Our Lord is He who gave everything its creation, then guided it] (Taha / ° ·) is one of the key verses of the Qur'an in the field of 'Tawhid al-Ruboubi' [monotheism in terms of Ruboubiyyet]. The correct interpretation of this verse, like any other verse, depends on attaching to and mastering the rules of constructions. One of the necessary sciences for interpretation is "the science of reciting the Qur'an", which plays an important role in interpretive interpretations.

In this research, with a descriptive-analytical method, an attempt has been made to clarify the role of differences in recitation in the interpretation of verse •• of Surah Taha by examining the interpretive sources of the two sects. For this regard, the two famous and unpopular readings of the verse and the interpretive work of each have been compared, criticized and studied, and by relying on the arguments and criteria of critique of differences in readings, including literary rules and contexts, etc. as well as reviewing and applying the interpretations of both recitations, one of them is preferred or rejected. In this verse, there are two different readings (famous and unpopular) in the word "khalaqah" [created him]. As a result of these two readings, different combinations are considered for the verse, which also lead to different interpretations. Among these combinations, it is better in terms of the two objects of the verb "a'ta" [gave] in the verse, respectively. Among the meanings, considering the generality of the verse is more consistent with the context. Hence, these two readings are closely related to each other, which is reflected in their comparison in their interpretation. These include: validation of recitations, rejection of an interpretive commentary in unpopular recitation due to its incompatibility with famous recitation, preference of popular recitation over an unpopular one using the standard of Arabic literature, combination of interpretive meanings in both recitations, critique of misinterpretations in the development of both readings, expanding the meaning of the verse with different recitations and confirming an interpretive commentary in a certain recitation.

**Keywords:** Comparative Interpretation, Difference of Qiraat, Criticism and Preference of Recitation, Famous Recitation, Unpopular Recitation, • Taha Sura Taha, Aya • • .

<sup>\*.</sup> Date of receiving: YT May Y.Y., Date of approval: T. November Y.Y.

<sup>).</sup> Assistant Professor of Al-Mustafa International University, Qom: Mohsenkhoshfar@imam.miu.ac.ir.

Y. 4th Level student in Comparative Interpretation, Fatemeh Al-Zahra Higher Education Institute, Isfahan. (Corresponding Author): ms.hoseini<sup>A</sup>¶@vahoo.com.

۳. Member of the Quran and Orientalists Association of the Seminary, Qom, Iran: Abb.karimi. ۱۹۹۸@gmail.com .



مقاله علمی ـ پژوهشی

# نقش اختلاف قرائات در تفسير آيه «خلقه ثم هدي»\*

# محسن خوشفر ٔ و مینا سادات حسینی ٔ و عباس کریمی ٔ محسن خوشفر ٔ و مینا سادات حسینی ٔ و عباس کریمی ٔ محسن خوشفر ٔ و مینا سادات حسینی ٔ و عباس کریمی ٔ محسن خوشفر ٔ و مینا سادات حسینی ٔ و مینا سادات حسین ٔ و مینا سادات مینا سادات و مینا سادات مینا سادات و مینا سادات و

#### چکیده

آیه **اقال رَبُنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ٥ (طه/٥٠)، یکی از آیات کلیدی قرآن درزمینه** توحید ربویی است. تفسیر صحیح این آیه مانند هر آیه دیگری، منوط به پایبندی و تسلط بر قواعد تفسیر است. یکی از علوم لازم برای تفسیر، «علم قرائات قرآن» است که نقش بسزایی در برداشتهای تفسیری دارد. در این پژوهش با روش توصیفی ـ تحلیلی سعی شده تا چگونگی نقـش اخـتلاف قرائـت در تفسیر آیه ۵۰ سوره مبارکه طه با بررسی منابع تفسیری فریقین روشن شود. برای این مهم دو قرائت مشهور و غیرمشهور آیه و اثر تفسیری هرکدام مقایسه و نقد و بررسی شده و با تمسک به ادله و ملاكهاي نقد اختلاف قرائات ازجمله قواعد ادبي و سياق و... بررسي و تطبيق تفاسير هر دو قرائت، وجهی ترجیح یا ردّ شده است. در این آیه دو قرائت مختلف (مشهور و شاذ) در «خلقه» وجود دارد. به تبع این دو قرائت، ترکیبهای متفاوتی برای آیه در نظر گرفته شده که تفاسیر گوناگونی را هم به دنبال دارد. از بین این ترکیبها، لحاظ دو مفعول «أعطى» بهترتیب در آیه بهتر است. از میان معانی، در نظر گرفتن عمومیت آیه با سیاق سازگارتر است. بااین حال، این دو قرائت رابطه ای تنگاتنگی با یکدیگر دارند که با مقایسه شان در تفسیر آنها نیز نمایانگر است. از جمله: اعتبارسنجی قرائات، ردیک برداشت تفسیری در قرائت غیرمشهور بهخاطر ناسازگاری آن با قرائت مشهور، ترجیح قرائت مشهور بر غیرمشهور با استفاده از معیار ادبیات عرب، جمع بین معانی تفسیری در هر دو قرائت، نقد برداشتهای تفسیری نادرست در هر دو قرائت، توسعه معنای آیه با قرائتهای مختلف و تأیید یک برداشت تفسیری در یک قرائت.

كليدواژهها: تفسير تطبيقي، اختلاف قرائت، نقد و ترجيح قرائت، قرائت مشهور، قرائت شاذ، ٥٠ طه.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۰۳/۰۳ و تاریخ پذیرش: ۱۳۹۹/۰۹/۱۰ ۱۳۹۹.

١. استاديار جامعة المصطفى العالمية (نويسنده مسئول): mohsenkhoshfar@imam.miu.ac.ir.

۲. دانش پژوه سطح ٤ رشته تفسير تطبيقي، موسسهٔ آموزش عالى فاطمه الزهراءη، اصفهان: ms.hoseini^٩@yahoo.com

۳. دانشجوی دکتری قرآن ومستشرقان: Abb.karimi.۱۹۹۸@gmail.com .



#### مقدمه

یکی از مسائل مهم علوم قرآنی، بحث تعدّد قرائات قرآن کریم است که تأثیر بسزایی در تفسیر قرآن دارد؛ زیرا در صورت پذیرش وجود یا عدم وجود تعدد قرائات در قرآن، تفسیر کردن آیات متفاوت خواهد بود. در صورت اول می توان قرائات مختلف را بررسی کرد و طبق قرائت یا قرائات صحیح یک آیه آن را تفسیر کرد؛ اما در صورت دوم که تنها یک قرائت معتبر باشد، فقط باید بر همان اساس قرآن را تفسیر کرد. این پژوهش درصدد بررسی نظرات در مورد اثبات یا نفی وجود اختلاف در قرائات نیست و وجود اختلاف در قرائات نیست و وجود اختلاف قرائات را با توجه به ادلهای که در جای خود قابل دقت است، به عنوان پیش فرض لحاظ کرده است. این مسئله ممکن است، با عدم دقت در ملاکهای دستیابی به قرائت صحیح، آسیبهایی چون اعتبار بخشی به قرائتهای نامعتبر، تحریف معنوی قرآن و ... را به دنبال داشته باشد (ر.ک: نیک طبع، عامری، تحلیل اختلاف قرائات و رابطه آن با تحریف قرآن با تأکید بر دیدگاه آیتالله فاضل لنکرانی، مطالعات قرائت قرآن، دوره ۷، شماره ۱۳، پاییز و زمستان ۱۳۹۸). ازاینرو، بررسی نفسیری یک آیه با توجه به معیارهای صحیح سنجش اختلاف قرائات، امری لازم و زیربنایی است تا از یکسو بتوان قرائات را ارزش گذاری کرد و ردّ، یا ترجیح داد و ازسوی دیگر بتوان بهوسیله آن به تفسیر از مورد استخشید.

پژوهش حاضر با این نگاه به دنبال بررسی نقش اختلاف قرانات در فهم و تفسیر آیات با مقایسه تطبیقی در یک نمونه خاص که مصداق خاص، آیه ۵۰ سوره طه است:  $\Pi \vec{\bf e} \vec{\bf l} \vec{\bf l} \vec{\bf k}$   $\vec{\bf l}$   $\vec{\bf e}$   $\vec{\bf e$ 

در این آیه عبارت «خَلقه» به دو صورت قرائت شده است: قرائت مشهور آن با سکون لام و قرائت غیر مشهور آن با فتح لام است. مقاله حاضر بر آن است با تتبع کافی در منابع تفسیری و تحلیل آنها، رابطه این دو قرائت و نقش آنها در فهم و تفسیر آیه را کشف کند.

در پیشینه بحث اختلاف قرانات و رابطه آن با تفسیر آیات لازم است از دو جنبه سخن گفت:

### الف. پیشینه تاریخی موضوع

کاربرد اصطلاح قرائت به پیامبر اسلام $\alpha$  بازمی گردد که ابتدا به صورت تعلیم آیات و سور قرآنی به کار می رفت (علق/۱؛ اسراء/۲). به دستور پیامبر  $\alpha$  گروهی از اصحاب، به اقراء یکدیگر درزمینه آیات



پرداخته و بهتدریج با اشتغال عمده زندگی عدهای (حافظ آن قرآن در نزول قرآن و...) به تلاوت و تدریس آیات، مرحله پیدایش اصطلاحات قراء و قرائت آغاز شد. مدار اسانید قراء دهگانه نیز بر محور قرائت همین عده است. اینان عبارتاند از: ابی بن کعب، ابن مسعود، ابوالدرداء عویمر بن زید، عثمان بن عفان، علی بن ابی طالب، ابوموسی اشعری و زید بن ثابت. مسلمانان هر منطقه، قرآن را برحسب شیوه یکی از اصحابی که نزد آنان به سر میبرد، قرائت می کردند. پس از نیمه اول قرن نخست هجری، دوران پدید آمدن وجوه مختلف قرائت رقم خورد. عثمان بعد از اتحاد مصاحف، یک نسخه از آن را با یک مقرِی به بلاد مختلف فرستاد تا مسلمانان را در تلاوت بر اساس قرائت معتبر متحد سازد. در همین دوران و پس ازآن بود که تمییز قرائات معتبر از شاذ و معیار این تشخیص تا حدی رقم خورد (فضلی، مقدمهای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۸: ۲۰-۲۰).

### ب) پیشینه موضوع

با افزایش تعداد قاریان در فراگرفتن قرآن، اختلاف در قرائت قرآن پدید آمد و ضرورت وجود علمی احساس شد که بتواند قرائت صحیح متواتر را از شاذ متمایز کند. بنابراین «علم القرائه» به این معنا، قدیمی ترین دانشی است که راجع به زبان قرآن در میان مسلمانان رواج داشت (ایراندوست، زبان وحی، ۱۳۹۸: ۵۵). میان مورخان در مورد نخستین مؤلف کتاب قرائات، اختلاف است که ابوعبید قاسم بن سلام یا ابوحاتم سجستانی یا ابان بن تغلب و یا یحیی بن یعمر بوده است (فضلی، مقدمه ای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۸: ۴۵). به نظر می رسد، برخی از این اختلاف نظرها به وسعت یا ضیق گرفتن دایره «علم قرائات» برگردد.

در این میان مؤلفان دیگری کتابهایی با نام «القرائات» نگاشتهاند تا به ابوجعفر طبری (متوفی ۳۱۰) می رسد که مؤلف «الجامع» و ابوبکر محمد بن احمد داجونی (متوفی ۳۲۴)، ابوبکر احمد بن موسی ابن مجاهد (متوفی ۳۲۴) کار داجونی را دنبال کرد. او نخستین کسی است که با نگارش کتاب «السبعة فی القراءات»، عدد قرائتها را در قرائتهای هفتگانه منحصر کرد. پس از ابن مجاهد، دیگران به تألیفاتی به پیروی از او دست زدندهاند (فضلی، مقدمهای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۸: ۶۰–۶۷).

علاوه بر کتبی که تنها به اختلاف قرائات در قرآن پرداختهاند، در منابع تفسیر فریقین نیز توجه به این موضوع از جهت تفسیری و تأثیرگذاری آن در معنای آیات مشهود است. در تفاسیر متقدم شیعی، تفسیر «مجمعالبیان»، منبعی غنی در بیان اختلاف قرائتها و پیدایش تفاوت معنایی است. در تفاسیر اهل سنت هم می توان به تفسیر «جامع البیان»، طبری، «الکشاف، زمخشری و «روح المعانی»، آلوسی اشاره کرد.



مقالات فراوانی نیز درزمینه اختلاف قرائات با رویکرد متفاوتی نگاشته شده است. برخی به اصل اختلاف قرائات و منشأ پیدایش آن و بعضی هم به ملاکهای اعتبار سنجی در اختلاف قرائات پرداختهاند. تعدادی از مقالات هم با رویکرد روش تفسیری مفسران در اختلاف قرائات نوشته شده و اندکی از مقالات هم از دریچه چگونگی نقش اختلاف قرائات در تفسیر قرآن به رشته تحریر در آمدهاند. از آنجاکه مورد آخر بیشتر با موضوع این مقاله مرتبط است، به تعدادی از این مقالات اشاره می شود:

«اختلاف قرائات و تأثیر آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی»، محمد فاکر میبدی؛ «تأثیر اختلاف قرائات در برداشتهای اختلاف قرائات در برداشتهای تفسیری مجمع البیان»، مهدی اکبرنژاد، نجیمه گراوند و مظفر علی دادی؛ «اختلاف قرائات سبع در سوره مریم» از فاطمه سادات ارفع و سید محمد میرحسینی؛ «طبری و اختلاف قرائت در آیات الاحکام عبادی»، روح الله نجفی؛ «اختلاف قرائت در اولین آیه ربا و نقش آن در آرا مفسران و فقیهان شیعه»، محمدرضا ستوده نیا و علی اکبر صافی؛ و....

با وجود چنین مقالاتی که از یکسو کارکرد و نقش اختلاف قرائات را در تفسیر آیات مشخص می کنند و از سویی بر اساس ملاکهای سنجش قرائات معتبر و گاهی ارجح را برای فهم بهتر آیه روشن می سازند؛ اما هنوز خلأ تحقیق در این زمینه وجود دارد، زیرا برای این مهم پرداختن به چگونگی رابطه و تأثیرات اختلاف قرائات بر تفسیر، در تک تک آیاتی که چندین قرائت در مورد آنها بیان شده، لازم و ضروری است. به ویژه در آیات اعتقادی که زیربنای نگرش انسان و به دنبال آن گرایش او نسبت به دستورات اخلاقی و فقهی قرآن کریم است. ازاین رو، در مقاله حاضر سعی بر آن است یکی از آیات اعتقادی که دو نوع قرائت دارد و تاکنون به صورت مستقل با رویکرد اختلاف قرائت بدان پرداخته نشدن است، به روش توصیفی ـ تحلیلی و به صورت تطبیقی در تفاسیر فریقین بررسی و تبیین شود؛ آیه ۵۰ سوره طه ۱۱قال رَبُنا الَّذِی أَعْطی کلَّ شَیْعِخَلْقه نُمُ هَدی که یکی از زیربنایی ترین موضوعات اعتقادی؛ یعنی توحید ربوبی و رابطه آن با خالقیت و هدایت را بیان می کند.

### 1. مفهوم شناسي

با توجه به عنوان مقاله، سه واژه «قرائت و اختلاف قرائت»، «تفسیر» و واژه «خلق» که محل بحث اختلاف قرائت در آیه ۱ قال رَبُنا الَّذِي أَعْطى كلَّ شَيءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدى (طه / ٥٠) است، باید روشن



شود.

#### الف. قرائت

#### اول. قرائت در لغت

به معنای جمع و ضمیمه کردن است و قرآن را نیز ازآنرو قرآن گفتهاند که سورهها را ضمیمه یکدیگر می کند (جوهری، الصحاح تاج اللغه وصحاح العربیه، ۱۳٦۸ ش: ۱: ۲۰). وجه تسمیه قرائت به معنای خواندن نیز همین است که حروف و کلمات در ترتیل به یکدیگر ضمیمه می شوند و اگر یک حرف به زبان آید، قرائت گفته نمی شود (راغب اصفهانی، مفردات الفاظ قرآن، ۱٤۲۷ ق: ۲۶۸). جمع قرائت، «قراءات» است که گوناگونی انواع قرائت را می رساند.

#### دوم. قرائت در اصطلاح

دانشمندان علوم قرآنی معانی اصطلاحی گوناگونی برای قرائت بیان کردهاند که در این پژوهش به سه تعریف بسنده می شود:

«قراءات، عبارت از اختلاف مربوط به «الفاظ» و «عبارات» وحى است كه اين اختلاف در ارتباط با حروف و كلمات قرآن و كيفيت آنها ـ از قبيل تخفيف و تشديد و امثال آن ـ از سوى قراء نقل شده است» (زركشى، البرهان في علوم القرآن، ١٣٧٦ ق: ١/ ٣٨).

«فنی است که به ضبط و توجیه قرائتهای هفتگانه معروف و قرائتهای سهگانه دیگر و قرائتهای سهگانه دیگر و قرائتهای صحابه و شواذ قرائتها می پردازد» (طباطبائی، قرآن در اسلام، ۱۳۷۲ ش: ۱۰۹).

ابن جزری در معنای جامعی در اصطلاح قرائات می نویسد: «قرائات، عبارت از علم به کیفیت ادای کلمات قرآن و اختلاف این کیفیت است. اختلافی که به ناقل و راوی آن منسوب است.» (فضلی، مقدمه ای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۸: ۷۹).

در یک جمع بندی از تعاریف قرائت چنین آوردهاند: «قرائت، خواندن قرآن کریم است، بر اساس لفظی که نقل و روایت شده است، فرقی نمی کند که تلفظ خود آن حضرت باشد و یا تلفظ و خواندن دیگران که مورد تأیید ایشان قرار گرفته است؛ اعم از آنکه یک یا چند نفر باشند.» البته گاهی قرائت به صورت یک «لفظ» و یک وجه روایت می شود و متفق علیه بین القراء است و گاهی قرائت به بیش از یک وجه روایت می شود و مختلف فیه بین القراء است (فضلی، مقدمه ای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۸: ۸۱).

#### ب. تفسير



تفسیر، مصدر باب تفعیل از ماده «فَسْر» است. «فسر» در کتب لغت به معانی مختلفی ازجمله «بیان» (ابن منظور، لسان العرب، ۱۶۱۶ ق: ٥/٥٥)، «ابانه» و «پیدا و آشکار ساختن امر پوشیده» (الزبیدی، تاج العروس: ۳، بی تا: ۷۶۰)، «بیان و توضیح دادن شیء» استعمال شده است (ابن فارس، معجم مقاییس اللغه، ۱۶۲۹ ق: ۸۱۸).

«تفسیر در اصطلاح مفسران عبارت است از: زدودن ابهام از لفظ مشکل و دشوار که در انتقال معنای موردنظر، نارسا و دچار اشکال است. » (معرفت، تفسیر و مفسران، ۱۳۸۰ ش: ۱/ ۱۷).

#### ج. خلق

واژه «خلق» به معنى اندازه گيرى و تقدير است و خالق كسى است كه بـدون سـابقه قبلـى، [بـا اندازه گيرى] ايجاد مىكند (فيروز آبادى، القاموس المحيط، ١٤١٥ ق: ٣/ ٣١٠).

### 2. نقش اختلاف قرائات در تفسير

تغییر معنا در دو یا چند وجه قرائت، دارای دو حالت است که در تفسیر نقش بسزایی دارند:

اول: اختلاف در لفظ و معنی با امکان جمع شدن در یک کلمه؛ دوم: اختلاف در لفظ و معنی با عدم امکان جمع شدن در یک کلمه. این تأثیرگذاری بسیار در تفسیر از آنروست که ثبوت یکی از الفاظ در یک قرائت، منظور از همان لفظ در قرائت دیگر را آشکار می کند و یا معنایی غیراز آن را بیان می کند که سبب تفاسیر گوناگون در آن می گردد. بنابراین در برخی موارد، قبول یک قرائت سبب بطلان قرائات دیگر نمی شود و می توان نقش های تفسیری گوناگونی برای اختلاف قرائات برشمرد؛ از جمله: تبیین معانی آیه، گسترده کردن دامنه معانی آیه، دفع اشکالات وارد بر آیه، ایهام زدایی و رفع توهم اختلاف تفاسیر بر یک قرائت را برشمرد (ر.ک: ارفع، میرحسینی، اختلاف قرائات سبع در تفسیر سوره مریم، مطالعات قرائت قرآن، دوره ۲، شماره ۱۱، پاییز و زمستان ۱۳۹۷؛ آشوری، «تأثیر اختلاف قرائات در المدیر). (http://maarefquran.com ۲۲–۲۲)

### 3. ملاكهاي بررسي قرائات مختلف

برای بررسی قرانات مختلف، به ویژه قرانات تأثیرگذار در معنا، باید ملاکی برای سنجش آن ها در دست داشت. مفسران و دانشمندان علوم قرآنی معیارهای متعددی برای بررسی قرائات مختلف و سنجش اعتبار آن ها در نظر گرفته اند که همه را در یک رتبه نمی دانند (امینی، براتیان، بررسی عوامل و کاربردهای اختلاف قرانات قرآن از دیدگاه دانشمندان علوم قرآن و آیت الله فاضل لنکرانی، دوره ۷،



شماره ۱۳، پاییز و زمستان ۱۳۹۸). ازجمله این موارد عبارتاند از: صحت سند، مطابقت با رسم الخط مصحف و مطابقت با قواعد زبان عربی (فضلی، مقدمهای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۸: ۱۱۶۵–۱۵۹). از موارد جزئی که برخی از مفسران برای بررسی اختلاف قرائات معیار قرار داده اند، می توان به بلوغ معنایی، تناسب معنوی، قوت معنا و زیبایی لفظ (مرتضوی، طیب حسینی، «دیدگاه زمخشری در مورد قرائات»، دو فصلنامه علمی قرائات قرآن، س ۷، ش ۱۲، بهار و تابستان ۱۳۹۸: ۲۷)، افصحیت، سیاق، ادله عقلی و روایی (فاکر میبدی، «اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی»، ۱۳۹۰: ۹۳)، موافقت با قرائت عامه مردم (ایزدی، ذوقی، «پی جویی قرائت عامه در کتب تفسیری سدههای نخست و نقش آن در ترجیح قرائت»، ۱۳۹۰: ۳۳) اشاره کرد. در ارزیابی اختلاف قرائات در آیه موردنظر، به تناسب از این معیارها استفاده می شود.

# ٤. بررسى اختلاف قرائت در تفسير آيه חربنا الذى أعْطَى كلَّ شيءٍ خَلْقَهُ ثم هدى ○

از عمده علل تأثیرگذار در ایجاد اختلاف قرانات عبارتاند از: «اختلاف لهجهها»، «نبود اعراب در خط عربی»، «نبودن اعجام یا نقطه و نشان در حروف»، «اجتهادات فردی صحابه و قاریان» و «نبودن علائم سجاوندی و وقف و ابتدا» (معرفت، المتهید فی علوم القرآن،۱۳۸۸ ش: ۲/۱۳) بنابراین تعدد قرائت یک حقیقت انکارناپذیر است و توجه به اختلاف قرائات در تفسیر یک آیه، مؤثر است، تا جایی که برخی از مفسران بیان میدارند بزرگان مذهب کراهت داشتند که انسان تنها بر یک قرائت تداوم داشته باشد (طوسی، التبیان فی تفسیر القرآن، بی تا: ۱/۷). البته اگر مفسر بر این باور باشد که قرائت و رایج، تنها قرائت واقعی نیست، باید با اعتنا به قرائات مختلف و تفسیر آنها به صحیح ترین قرائت و معنا دست یابد. ازهمین رو در مقام تحلیل و ترجیح قرانتی، باید ابتدا قرائات مختلف آیهای، جداگانه بررسی و سپس مقایسه شوند.

آیه جامع و درعین حال کوتاه  $\Pi$ ربنا الذی أعظی کل شیء خُلقه ثم هدی O (طه/ ۰) مشتمل بر برهان خالقیت است که ربوبیت منحصره را برای خداوند اثبات می کند، (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن ۱۲۱۷ ق: ۱۲/۷۱)؛ زیراکسی ربّ است که فاعل و خالق باشد (جوادی آملی، توحید در قرآن، ۱۳۸۹ ش: ۲/۲۰۱) خالقیت مورد نزاع کسی نیست و همه قبول دارند، خداوند خالق است (عنکبوت/۲۱) از همین طریق مورد پذیرش همگان، ربوبیت الهی نیز ثابت می شود. در تفسیر این آیه، وجوه مختلفی بیان شده، که برخی، مؤید یکدیگرند (طنطاوی، التفسیر الوسیط للقرآن الکریم، بی تا: ۹/۱۱۳) البته دو قرائت مختلف در فراز «الذی اعطی کل شیء خلقه» سکون و فتح لام در «خلقه» بیان شده که از نوع اختلاف در هیأت عبارت به دلیل اعراب است (خویی، البیان فی تفسیر القرآن، بی تا، ۲۰۶ – ۲۰۴) و



قطعاً چنین اختلاف قرائتی در معنا تأثیرگذار است، از همین رو بر مفسر لازم است آنها را بداند و معیاری برای سنجش آنها داشته باشد (ابن عاشور، التحریر و التنویر، بیتا: ۱/ ۰۱-۵۱).

قرائت «خَلْقَهُ» مشهور است و «خَلَقَهُ» قرائت غیرمشهور است و ترکیبهای متفاوتی بر آنها مترتب است. تفاوت قرائتها در شیوه استدلال به وصف خالقیت در اثبات دلالت آن بر ربوبیت تأثیرگذار است، از همین رو بررسی جداگانه معنای هر دو قرائت برای فهم بهتر آیه و نیز تحلیل نقش ارتباطی این دو قرائت مختلف با یکدیگر در تفسیر ضروری مینماید.

# الف. بررسي تأثير قرائت مشهور در تفسير آيه ۩قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ۞

در قرائت مشهوری که در مصاحف موجود فعلی وجود دارد، «خَلْقَهُ» با سکون لام و بهصورت اسم مشاهده می شود. مفسرانی آن را قرائت جمهور می شمارند (شوکانی، فتح القدیر، ۱٤۱٤ ق: ۳/ ٤٣٥) که در آن، اختلاف تفسیری فراوانی وجود دارد؛ زیرا فعل «أَعْطَی» دو مفعولی است و مفعول اول آن، اخذ کننده عطا و مفعول دوم اخذشده؛ یعنی متاعِ بخشیده شده است (حسن، النحو الوافی، ۱۳۸٤ ش: ۲/ ۱۳۹۱)؛ و این اختلاف تفاسیر به نوع ترکیب آیه در مفعولهای «أَعْطَی» و نیز به معانی مختلف برای «کُلِّ شَیءِ» و «خَلْقَهُ» برمی گردد. ازاین رو، اقوال مفسران با توجه به تفاوت ترکیب و معانی تفسیری آیه، دسته بندی می شود.

# يك. لحاظ «كلَّ» بهعنوان مفعول دوم و «خَلْقَهُ» بهعنوان مفعول اول

لحاظ تقدیم و تأخیر بین مفعولهای «أَعْطَی» ازجمله ترکیبهایی است که مفعول دوم «کلَّ شَیءٍ»؛ (چیزی که عطا شده)، بر مفعول اول «خَلقه» به دلیل اهمیت و مقصود اصلی بودن مقدم شده باشد (کاشانی، منهج الصادقین فی الزام المخالفین، ۱۳۳۹ ش: ٥/ ٤٧٣؛ آلوسی، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱۵ ق: ٨/ ٥١٤).

بر اساس این ترکیب معانی عام و خاصی برای آیه متصور است:

### اول. معنای عام: عطای همه مایحتاج به هر مخلوقی

«پروردگار ما کسی است که به مخلوقاتش از ابتدای خلقت و نیز برای ادامه حیات و رسیدن به هدف آفرینش، انواع نعمتها و مایحتاجشان را، (اعم از اعتدال و تسویه، طعمام و شراب و لباس و نکاح و...) عطا کرد». در این ترکیب و تفسیر «خَلْقهُ» به معنای مخلوق رب لحاظ شده است (کاشانی، منهج الصادقین فی الزام المخالفین، ۱۳۳۲ ش: ٥/ ٤٧٣؛ زمخشری، الکشاف عین حقائق غوامض التنزیل، ۱٤۰۷ ق: ۳/ ۲۷). گویا خدا چنین فرموده است: «ربّنا الذی أعطی خلقه کلّ شیء»؛ این وجه



نظير معنا و تركيب آيه ∏ق آتاكم مِنْ كلِّ ما سَأَلْتُمُوهُ (ابراهيم/ ٣٤) است (سيد رضي، تلخيص البيان في مجازات القرآن، بي تا: ٢٢٦).

# دوم. معنای خاص: عطای نعمتهای دنیا به مردم

«پروردگار ما کسی است که به مردم، نعمتهای دنیا را عطا کرده است (طبرسی، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۲ ش: ۷/ ۲۳). شاهد این معنا آیه ∏هُو الَّذِی خَلَقَ لَکمْ ما فِی الْأَرْضِ جَمِیعاً ثُمَّ استوی (بقره/۲۹) است که هر دو بر معرفت توحیدی دلالت دارند (میبدی، کشف الأسرار و عدة الأبرار،۱۳۷۱ ش: ۲/ ۱۳۱۱). در این وجه، «خلق» به مردم و «کلّ شی» به نعمتهای دنیا تفسیر شده است؛ درحالی که قرینه ای بر محدود کردن آیه به این معنا، وجود ندارد و از الفاظ و سیاق آیه معنایی عام فهمیده می شود. شاید به این علت است که در «مجمع البیان» این وجه در جایگاه آخرین قول با «قیل» مطرح شده است.

با وجود آنکه برخی ترکیب و ساختار آیه  $\Pi$ أعْطَی کُلَّ شَیْع خَلْقه کُل را به گونهای می دانند که برای هر دو نوع ترکیب (مفعول اول یا دوم بودن «خلقه») صلاحیت دارد (ابن عاشور، التحریر و التنویر، بی تا: ۲/ ۱۲۹). عدهای این وجه تقدیم و تأخیر دو مفعول را ظاهرتر و نیکوتر می دانند (ابن جزی، التسهیل لعلوم التنزیل، ۱٤۱۲ ق: ۲/ ۹؛ قونوی، حاشیة القونوی علی تفسیر البیضاوی، ۱٤۲۲ ق: ۱۲/ ۳۹۱)؛ اما این قول، خلاف ظاهر است و «کلّ» مفعول اول و «خلقه» مفعول دوم باشد، از جهت لفظ و معنا ظاهرتر است (آلوسی، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱۵ ق: ۸/ ۱۵۱۵). علاوه بر خلاف ظاهر بودن، این تقدم و تأخر، بدون ضرورت است و رعایت ترتیب در مفعولها، مطابق علم، عقل و استدلال است (جوادی آملی، دروس تفسیر، سوره طه، بی تا،: ۲۰).

بنابراین رعایت ترتیب در نقش مفعولها به صواب و فهم راحتتر، نزدیکتر است و همین معنای عام با لحاظ ترتیب در مفعولهای «أعطی» و نیز معنای اسم مصدری برای «خلق» از آیه قابل برداشت است؛ زیرا «شیء» که از عمومی ترین الفاظ است، مضاف الیه «کلّ» قرارگرفته و «کلّ شیء» شامل همه مخلوقات می شود و «خلقه» هم بر این اساس به معنای خلقتی متناسب با هر شیئی است که احتیاجات او را هم در برمی گیرد.

## دو. لحاظ «كلَّ» بهعنوان مفعول اول و «خُلْقَهُ» بهعنوان مفعول دوم

تفسیر این آیه با رعایت ترتیب در ترکیب مفعول های فعل «اعطی»، در دو قسم کلی با زیر مجموعه هایی متفاوت قرار دارد:

معنای عام برای عبارت «أُعْطَى كلَّ شيءٍ خَلْقَهُ»



اگر دو واژه «کلّ شیء» و «خلقه» به صورت عام در نظر گرفته شود، سه معنای کلی برای آن بیان می شود:

### اول. عطای شکل و صورت به هر چیزی

در این وجه «کلّ شیء» بر اساس لفظ آن به معنای عام «هر چیز» و «خلق» به معنای اسم مصدریِ «شکل و صورت» باشد. بنابراین معنا، ضمیر در «خلقه» به «شیء» برمی گردد (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن،۱۲۱۷ ق: ۱۲۱۲۱). معنای «شکل و صورت» برای واژه «خلق» در آیه با سه بیان متفاوت در تفاسیر آمده است که البته با یکدیگر قابل جمع اند:

۱- عطای شکل و صورتی به هر چیز، با کامل ترین و استوارترین شکل: بدین معنا که پروردگار به هر موجودی از حیوان و جماد و... کامل ترین و متقن ترین شکل و خلقت را عطا می کند (سید رضی، تلخیص البیان فی مجازات القرآن، بی تا: ۲۲۲). برخی این وجه را به دلیل عمومیت آن (ثعالبی، جواهر الحسان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۸ ق: ۱۷۷۵) و فصاحت کلام در آن بهترین وجه می دانند (ابوالفتوح رازی، روض الجنان و روح الجنان فی تفسیر القرآن، ۱۵۰۸ ق: ۱۲/ ۵۰).

۲\_عطای شکلی و صورتی به هر چیز، مطابق با منفعت و کمال او: بدین معنا که خداوند به هر چیزی، شکلی که با وجود آن شیء و نیز منفعت (فیض کاشانی، الصافی، ۱٤۱٥ ق: ۳/۹۹)، مصلحت (فخر رازي، مفاتيح الغيب، ١٤٢٠ ق: ٢٢/ ٥٩؛ طوسى، التبيان في تفسير القرآن، بي تا: ٧/ ۱۷۸) و كمال او (بيضاوي، أنوار التنزيل و أسرار التأويل، ۱٤۱۸ ق: ٤/ ٢٩) مطابق بود و با زبان استعداد طلب می کرد، عطا کرد. به چشم هیئتی مطابق با دیدن عطا کرد، به گوش و دست و...، شکلی را که مربوط و مطابق با منفعت آنهاست، عطا كرد (زمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ١٤٠٧ ق: ٣/ ٦٧؛ كاشاني، منهج الصادقين في الزام المخالفين، ١٣٣٦ ش: ٥/ ٤٧٣). اين وجه نظير آيـه ∏ا**لَّذِ**ي أَحْسَنَ كُلُّ شَيَعٍ خَلَقَهُ O (سجده/٧) است (آل سعدي، تيسير الكريم الرحمن، ١٤٠٨ ق: ١٩٣/١)؛ وبا عموميت آيه هم سازگار است (ابن عطيه اندلسي، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ١٤٢٢ ق: ٤/ ۷۷). عدهای این وجه که «خلق مصدری» به معنای «مخلوق» باشد و «کل» عمومیت افراد را برساند را نسبت به نظریات ضعیف دیگر مانند «خلق» به معنای مصدری «ایجاد» (ابن عاشور، التحریر و التنویر، بی تا: ۱۲/ ۱۲۹) برگزیدهاند و چنین معنا کردهاند: خداوند به هر موجودی، وجودی را که مستعد آن است، عطا مي كند؛ بدين معنا كه خدا هر شيء را به حسب استعدادش و لياقتش ايجاد مي كند (آلوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم، ١٤١٥ ق: ٨/ ٥١٤)؛ اما بايـد گفت: تنهـا عموميـت در قـول آلوسـي قابل پذیرش است و مصدر به معنای اسم مفعول و برگشت ضمیر در «خلقه» به شیء صحیح نیست؛ زیرا معنا ندارد که گفته شود، مخلوق را به هر چیزی که خودش نیز مخلوق است، می دهد (صادقی تهرانی،



الفرقان فی تفسیر القرآن بالقرآن، ۱۳۲۵ ش: ۱۹/ ۱۱۸). بنابراین آیه با معنای اسم مصدری برای «خلق»، به معنای وجود سازگار است و به عمومیت آن خدشهای وارد نمی شود.

۳ عطای صورت و شکلی مقدر به هر موجودی: پروردگار به هر موجودی صورتی را که برای او اندازه گیری کرده، بخشیده است (طوسی، التبیان فی تفسیر القرآن، بی تا: ۱۷۸/۱؛ ثعلبی، الکشف و البیان عن تفسیر القرآن، ۲۶۷۱ ق: ۲/۲۷۱)، شکلی که وجودش به آن برپا شود. پس هر شیئی مخلوقی بر اساس اندازه و حساب است (خطیب، التفسیر القرآنی للقرآن، بی تا: ۸/ ۷۹۸). در این وجه، خلق به معنای شکلی مخصوص و جعل است و آیه بدین معناست: پروردگار ما کسی است که به هر موجودی شکل مختص به آن را عطا کرد (ابن عاشور، التحریر و التنویر، بی تا: ۲۱/ ۱۲۹). این معنا برای آیه، نظیر آیه ۱۱ آلؤی قَدَّر فَهَدی (أعلی/۳) است، بدین معنا که خدا برای هرکدام از مخلوقات، اعمال و آجال و ارزاقی مخصوص، نوشته و مقدر کرده است که خروج از آن ها برایشان امکان پذیر نیست (ابن کثیر، تفسیر القرآن العظیم، ۱۶۱۹ ق: ۲۳/۳).

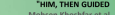
جهت مشترک هر سه قول، معنا کردن «خلق» به شکل و صورت؛ و عام لحاظ کردن «کلّ شیء» است و تفاوت این سه وجه، در نوع عطای صورت به هر شیئی است. در یکی غرض یعنی کامل ترین و استوارترین حالت برای هدفش؛ در دیگری مصلحت و منافع و کمال آن در نظر گرفته شده و در سومی روی حساب و اندازه بودن صورت هر شیئی تکیه شده است. همه این وجوه به ظاهر متفاوت، قابل جمع است: «خداوند به هر شیئی صورتی عطا نمود که استوارترین است؛ زیرا بر روی حساب و تقدیر است و مصالح و منافع و کمال او در آن مدنظر قرارگرفته است» (ابن عطیه اندلسی، المحرر الوجیز فی تفسیر الکتاب العزیز، ۱٤۱۲ ق: ۲/۹).

### دوم. عطای وجود به هر چیزی

در تفسیر عام از آیه، «کلّ شیء» به معنای «هر چیز» و «خلق» به معنای اسم مصدری «ایجاد یا وجود» است و ضمیر در «خلقه» به «شیء» برمی گردد (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷ ق. ۱۲۱/۱۲۶). البته در تفسیر این وجود سه بیان متفاوت دیده می شود:

۱\_عطای وجودی عام به هر چیز: پروردگار ما کسی است که به هر چیزی لباس خلقت و ایجاد عطا می کند. منظور از این ایجاد همان وجود است و حاصل چنین ایجاد و خلقی، مخلوق است (صادقی تهرانی، الفرقان فی تفسیر القرآن بالقرآن، ۱۳۲۵ ش: ۱۸/۱۹).

۲\_ عطای وجودی خاص به هر چیز: بدین معنا که پروردگار به موجودات، وجودی در شکلی بخشید و آنها را بر آن صورت آفرید (سید قطب، فی ظلال القرآن، ۱٤۱۲ ق: ۲۳۳۸). مانند نطفه آدمی، با استعدادی که برای آدم شدن دارد، خلقتی مخصوص او، به وی داده شده و آن خلقت



مخصوص همان وجود خاص انسانی است. خدا به هر چیز خلقت و ترکیب مخصوص به خود را که در مسير هدف خلقت اوست، عطا كرده است. سياق آيات و شيء به عنوان مرجع ضمير [در اضافه تخصيصه] «خلقَه» (طباطبايي، الميزان في تفسير القرآن، ١٤١٧ ق: ١٤/ ١٦٦-١٦٧) و آيات ديگر مانند ∏سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى وَ الَّذِي قَدَّرَ فَهَدى (اعلى ١/٣٠)، (قرشي، احسن الحديث، ١٣٧٧ ش: ٦/ ٤٠٧)، دليلي بر اين معناست.

۳\_روح: برخی از اهل سنت با تکیه بر قول ابن عباس، «خلق» را به معنای روح گرفته اند (سیوطی، الدر المنثور في تفسير المأثور، ١٤٠٤ ق: ١٢٠٣). به نظر مي آيد، اين وجه به همان وجود برمي گردد؛ زيرا وجود هر چيز به روح اوست، البته روح هر موجودي به حسب خود اوست.

در جمع بندی اقوال سه گانه می توان گفت: عطای وجود به هر چیزی، وجه مشترکی است که در هر سه قسم این دسته برای تفسیر «أعطی كلّ شیء خلقه» بیان شده است؛ با این تفاوت كه یك دیـدگاه، آن را «وجود عام» دانسته و نظری دیگر «وجود خاص» و قول سوم آن را «روح» شمرده است. با توجه به ادله قابل قبول برای وجود خاص، این قول، ترجیح دارد؛ از سوی دیگر اگر روح به معنای حیات خاص آن شيء گرفته شود، بازگشتش به همان وجود خاص است و اگر حيات عام گرفته شود بـه همـان وجـود عام برمي گردد كه با نوع اضافه خاص «خلقه» و سياق اين آيات و آيات ديگر سازگار نيست.

ج) عطای آنچه به صلاح است به هر چیزی: از دیگر معانی عام آیه چنین است: خدا به هر خلقی آنچه صلاح اوست، عطا كرده است (طبري، جامع البيان في تفسير القرآن، ١٤١٢ ق: ١٦/ ١٣٢؛ ابوالفتوح رازي، روض الجنان و روح الجنان في تفسير القرآن، ١٤٠٨ ق: ١٣/ ١٥٥– ١٥٥).

بنا بر ترکیب مفعول اول برای «کلّ» و مفعول دوم برای «خلقه» و معانی بیان شده می توان گفت: این ترکیب برای آیه صحیح است و تکلفی در آن نیست و غیر از وجوه معنایی که ردّ شد بقیه با یک دیگر قابل جمع هستند با این بیان که: خداوند از روی فضل همزمان با خلقت هر موجودی، وجود خاص به هر چیزی، عطا کرده است؛ همان وجود و صورت مقدری که بر اساس مصالح و منافع و کمال هر چیزی است و بهوسیله آن موجودات به کمال و هدف خود نائل می شود (طنط اوی، التفسیر الوسیط للقرآن الكريم بيتا: ٩/ ١١٩) و اين از نشانه هاي توحيد ربوبي است.

# سوم. معنای خاص و محدود برای عبارت «أَعْطَى كلَّ شيءٍ خَلْقَهُ»

در مقابل معانی عام برای آیه در ترکیب پیش گفته، تفاسیر خاص و محدودی برای «کلّ شیء» و یا «خلقه» بيان شده است؛ ازجمله آنها عبارتاند از:

۱\_ عطای علم و صنعت به هر چیزی: تفسیر «خلقه» به «علم و صنعت و یا آنچه علم و صنعت را الهام كند»، يكي از وجوه خاص است و آيه بر اين اساس چنين معنا مي شود: ير وردگار به هر چيزي، دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۳۹۹، ص: ۱۰۸–۱۰۸ نقش اختلاف قرائات در تفسیر آیه «خلقه ثم هدی» محسن خوشفر و همکاران



آنچه را علم و صنعت به او الهام كرده، عطا نمود (قرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٣٦٤ ش: ١١/ ٥٠٠؛ ماوردي، النكت و العيون، بي تا: ٣/ ٤٠٦) محدود كردن آيه به اين معنا دليلي ندارد.

۲\_عطای جفت و مثل به هر چیزی: در این معنا مفعول دوم «اعطی» (خلق) در اصل مضاف الیه بوده که جانشین مضاف محذوف (کلمه مثل) شده و اعراب نصب مفعول (مضاف محذوف)، به آن داده شده است. بنابراین مراد از «خَلقه»، «مثلَ خلقه»: جفت و مثل هر چیزی است؛ که دو گونه تفسیر از آن شده است: یکی به معنای جفت و مثل هر چیزی است که شامل تمام اشیاء می شود؛ مانند «حصان و حجر»، که نظیر یکدیگرند (زمخشری، الکشاف عن حقائق غوامض التنزیل، ۲۰۱۷ ق: ۳/ ۷۲) گویا این آیه نظیر آیه الو مِن کُلِ شَیع خَلَقُنا زَوْجَینِ۵ (ذاریات، ۲۹) است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷ ق: ۱۲/۸۲) در معنای دیگر «خلق» به معنای خاصِ «زوج و همسر» و نیز «کلّ شیء» به معنای خاص حیوان و انسان باشد (طوسی، التبیان فی تفسیر القرآن، بیت! ۲/۸۷۱ ق: ۱۲/۸۷۱ بینی، اصول کافی، ۱٤۰۷ ق: ۵/۲۷ ق: ۵/۲۷۱ بین معنا در نظر البیان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۸ ق: ۱۲/۱۳۱؛ کلینی، اصول کافی، ۱٤۰۷ ق: ۵/۲۷، م ۹) این معنا عده ای نیز، همین معناست و در غیر این صورت معنای بعیدی است (آلوسی، روح المعانی، فی تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱۷ ق: ۱۲/۱۳۱؛ و چنین تخصیصی خلاف ظاهر است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱٤۱۷ ق: ۱۲/۱۳۱) و چنین تخصیصی خلاف ظاهر است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۱۶۷ ق: ۱۲/۱۳۱) و چنین تخصیصی خلاف ظاهر است (قونوی، حاشیة القونوی علی تفسیر البیضاوی، ۱۱۲۷ ق: ۱۲/۱۳۱) و چنین تخصیصی خلاف ظاهر است (قونوی، حاشیة القونوی علی تفسیر البیضاوی، ۱۱۲۲ ق: ۲/۱۳۱) و چنین تخصیصی خلاف ظاهر است

۳\_عطای آنچه برای نکاح سزاوار است به هر چیزی: خداوند به هر چیزی آنچه را برای نکاح لازم است، عطا نمود و هر چیزی را به گونه ای برای آن آماده کرد که در هیچیک از انواع مخلوقات این امر شبیه به هم نیست (ابن کثیر، تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱۹ ق: ٥/ ٢٦٣) این وجه نیز، قابل قبول نیست، زیرا در همه مخلوقات، نکاح به معنای خاصش وجود ندارد، مگر آن که نکاح به معنای زوجیت عموم اشیاء گرفته شود. البته این معنا هم مقید کردن آیه، به موردی خاص است و دلیلی بر آن وجود ندارد، بلکه سیاق عام آیه دلیلی برخلاف آن است.

3 عطای شکلی مطابق با منفعت و کمال به انفس بشری: خداوند به همه انفس بشری صورت و شکلی را عطا نمود که مطابق با منفعت او بود و او را بر آن صورت تسویه و تعدیل کرد. بنابراین آیه، نظیر آیه  $\Pi$ **و نفس و ما سَوَاها** (شمس/ ۷) است (قاسمی، محاسن التاویل، ۱٤۱۸ ق: ۷/ ۱۲۸) این نظر هم مانند وجوه قبل با عمومیت آیه سازگار نیست.

۵\_عطای آلات مصالح به هر حیوانی: به هر حیوانی آلات مصالح مخصوص خود را داد، اعم از
 چشم بینا و گوش شنوا و دست گیرنده و پای رونده و زبان گوینده آنان را که نطق باشد (حسینی



شاه عبد العظیمی، اثناعشری، ۱۳۶۳ ش: ۸/ ۲۷۹) این قول نیز مردود است، زیرا دلیلی برای حمل کردن آیه، تنها بر حیوان وجود ندارد (سید رضی، تلخیص البیان فی مجازات القرآن، بی تا/ ۲۲۹).

۲- عطای الهام معاش و معاد به هر حیوانی: ازجمله معانی خاص برای «أَعْطَی کلَّ شیءٍ خَلْقَهُ» آن است که «خلق» را به «معاد و معاش» تفسیر کردهاند و مراد از آن عبارت، الهام معاد و معاش از جانب خدا به هر حیوانی است و او می داند بامداد برای طلب معاش کجا برود و شبانگاه برای استراحت خود کجا برگردد (ابوالفتوح رازی، ۱۳۱۸ ق: ۱۳/ ۱۰۵؛ حسینی شاه عبدالعظیمی، اثناعشری، ۱۳۹۳ ش: ۸/ ۲۷۹) اما چنان که گذشت آیه بر هر موجودی از حیوان و جماد و ... حمل می شود و دلیلی برای حمل کردن آیه، تنها بر حیوان و جود ندارد (سید رضی، تلخیص البیان فی مجازات القرآن، بی تا: ۲۲۲).

در جمع بندی معانی خاص در تفسیر «أَعْطی كلَّ شَیءٍ خُلْقهُ» و ترکیب مفعول اول برای «کلّ» و مفعول دوم برای «خلقه» باید گفت: این معانی، هرکدام از جهتی مقید کردنِ عمومیت آیه است که دلیلی بر آنها وجود ندارد، بلکه دلیل برخلاف آن است. تنها در صورتی این اقوال قابل اعتنا هستند که از باب بیان مصداق باشند، نه معنای آیه.

### سه. جمعبندی نقش تأثیر قرائت مشهور در تفسیر آیه

قرائت مشهور «خَلَقَهُ»، در عبارت توحیدی کوتاه و درعین حال جامع «رَبُّنا الَّذِی أَعْطی کلً شیء خَلَقهُ»، با دو نوع ترکیب برای مفعولهای فعل «أعطی» بیان شد. «کلّ» مفعول دوم مقدم و «خلقهٔ» مفعول اول مؤخر باشد که این وجه خلاف اصل است. بنابراین ترکیب دوم (رعایت ترتیب در «خلقهٔ» مفعول اول مؤخر باشد که «خلقهٔ»، مفعول دوم باشد. در هرکدام از این دو ترکیب «خَلقهٔ»، مفعول ها) مطابق با اصل است که «خلقهٔ»، مفعول دوم باشد. در هرکدام از این دو ترکیب «خلقهٔ»، مفعول است که معنای مصدری یا اسم مصدری و یا اسم مفعولی برای آن در نظر گرفته شده است که نقد و بررسی هریک در جای خود گذشت و با توجه به بررسی معانی پیش، اسم مصدر بودن او با معنای عام آیه و سیاق و نوع اضافه آن و مرجع ضمیر «ه» در «خلقه» سازگارتر است و عمومیت خالقیت الهی و به دنبال آن ربوبیت منحصره و توحید در آن را بهتر می رساند؛ چراکه جمله اسمیه متشکل از «رَبُّتَا الَّذِی …» مبتدا و خبر معرفه نیز بر این حصر دلالت دارد. پس رب تنها اوست؛ زیرا عطا کننده خلقت به طور مطلق تنها اوست (قونوی، حاشیة القونوی علی تفسیر البیضاوی، ۱۶۲۲ ق: مرابطه برقرار کرده و وجود هر موجودی را با تجهیزات آن یعنی قوا و آلات و آثاری که به وسیله آن به هدفش منتهی می شود، با سایر موجودات مرتبط نموده است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، هدفش منتهی می شود، با سایر موجودات مرتبط نموده است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، با نظام هدفش منتهی می شود، با سایر موجودات مرتبط نموده است (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، با نظام



هماهنگ در عالم هستی، دلیل بر تدبیر حکیمانه خالق مدبری است که همو ربّ است (سید قطب، فی ظلال القرآن، ۱٤۱۲ ق: ۲۳۳۸/۶).

## ب. بررسی تأثیر قرائت غیرمشهور در تفسیر آیه

عبدالله، حسن، اعمش، ابونهیک، ابن ابی اسحاق و نصیر به نقل از کسایی و برخی از اصحاب رسول الله ۵، «خَلْقهُ» را به لام مفتوحه (خَلَقهُ) قرائت کرده اند. در این قرائت «خَلَقهُ» فعل ماضی معلوم بوده و نقش آن صفت برای مضاف (کل) و یا مضاف الیه (شیء) است (شوکانی، فتح القدیر، ۱٤۱۶ ق: ۳/ ۳/ ۶۳۰؛ طوسی، بی تا: ۷/ ۱۷۸؛ قرطبی، الجامع لأحکام القرآن، ۱۳٦٤ ش: ۱/ ۲۰ / ۲۰). البته صفت برای مضاف الیه شیء باشد، بهتر است (قونوی، حاشیة القونوی علی تفسیر البیضاوی، ۱٤۲۲ ق: ۱۲/ ۳۸۱). بیشتر مفسران این قرائت را شاذ می دانند؛ اما بااین حال درصورتی که نفی قرائت صحیح در قرائت رایج، منحصر نباشد، به سایر قرائت ها نیز باید توجه کرد. البته درصورتی که عدم پذیرش چنین فرضی نیز بررسی معنای آیه بر اساس قرائت غیر مشهور نیز می تواند دریچه های تفسیری جدیدی را به فرضی مفسر بگشاید.

در این قرائت نیز مانند قرائت مشهور، برای آیه بر اساس ترکیبهای مختلف، معانی متفاوتی بیان شده است:

#### يك. لحاظ نكردن مفعول دوم محذوف و تكيه بر اعطاءاليه

طبق قرائت «خَلَقَهُ» در یک معنا تکیه بر روی فعل «إعطای» الهی است که هر چیزی را در برمی گیرد و مفعول دوم آن به دلیل آنکه قصد متکلم نبوده حذف شده است و نیازی به در تقدیر گرفتن آن نیست. بر این مبنا معنای آیه چنین می شود: هر چیزی را که خدا خلق کرده، از عطا و انعام الهی خارج نیست (فخر رازی، مفاتیح الغیب، ۱۲۲ و ۱۵؛ طوسی، بی تا: ۷/ ۱۷۸). آلوسی به نقل از کتاب الکشف این قول را ترجیح داده و آن را بلیغ تر و ظاهر تر دانسته است؛ اما این ترجیح را به دلیل فاصله بسیار آن با معنای قرائت مشهور «خَلْقَهُ» محل تردید می داند (آلوسی، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱٥ ق: ۸/ ۱۵۵).

### دو. لحاظ تقديرهاي مختلف براي مفعول محذوف اعطى

معنای دیگر «أعْطَی كلَّ شیءٍ خَلَقَهُ» بر اساس قرائت «خَلَقَهُ»، با در تقدیر گرفتن مفعول اول یا دوم «أعطی» است كه به دلیل تعمیم همراه با اختصار (قونوی، حاشیة القونوی علی تفسیر البیضاوی،



۱٤۲۲ ق: ۱۲/ ۳۲۱)؛ یا تنها اختصار و قرینه حالیه (آلوسی، ۱٤۱٥ ق: ۸/ ٥١٤) و یا علم مخاطب به آن (میبدی، کشف الأسرار و عدة الأبرار، ۱۳۷۱ ش: ٦/ ۱۳۱) محذوف است. بر اساس تقدیرهای مختلف، معانی متعدد قابل جمعی متصور است:

۱- «به هر مخلوقی آنچه را صلاحش بود، عطا کرد» (بیضاوی، ۱٤۱۸ ق: ۱۹۲۶ قمی مشهدی، ۱۳۶۸ ش: ۸/ ۳۱۹؛ ابن عطیه اندلسی، المحرر الوجیز فی تفسیر الکتاب العزیز، ۱٤۲۲ ق: ۱۷۷۶). اموری که به صلاح دین یا دنیا و یا هردو است (قونوی، حاشیة القونوی علی تفسیر البیضاوی، ۱٤۲۲ ق: ۱۲۱ ۳۲۱). این معنا را تعداد قابل توجهی از مفسران فریقین بیان کرده اند و حتی برخی چون آلوسی آن را نسبت به وجه قبلی با قرائت مشهور «خَلْقَهُ» و مقام آیه سازگارتر می داند (آلوسی، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱۵ ق: ۸/ ۵۱۶).

۲- «ربّ به هر شیئی که آفرید، آنچه را که به مصلحت او در زندگی و منافعش بوده، عطا کرده است» (میبدی، کشف الأسرار و عدة الأبرار، ۱۳۷۱ ش: ۲/ ۱۳۱). واضح است که در این وجه نیز اموری که به مصلحت مخلوقات است، عطای خدا به آنها شمرده شده، با این تفاوت که نسبت به وجه پیش، مصلحت مقید به ظرف معاش شده است. اگر منظور از معاش، زندگی دنیایی و امور جسمی باشد، محدود کردن عطای الهی به آن نیاز به قرینه دارد که در اینجا چنین قرینه ای نیست، بلکه حذف مفعول دوم، خود قرینه ای بر عمومیت این عطای الهی و خلاف چنین محدودیتی است؛ اما اگر منظور از معاش، تمام امور زندگی مخلوقات است، با آن سازگار است.

٣- «به هر شيئى كه آفريد، خلقت و احكام و اتقان و كمال شايسته و حق خلقتش را عطا كرد». اين تقدير براى مفعول محذوف «أعطى»، نوع خلقت مخلوقات را بيان مى شود (ابوالفتوح رازى، روض الجنان و روح الجنان فى تفسير القرآن، ١٤٠٨ ق: ١٢/ ١٥٥؛ ابن عطيه اندلسى، المحرر الوجيز فى تفسير الكتاب العزيز، ١٤٢٢ ق: ٤//٤).

٤ خداوند بر اساس علمش به هر شينی که آفريده، از اعيان ثابته و تعينات ظاهری، هر آنچه را نياز داشتند، عطا کرد، اعم از وجود و لوازم کمالات اوليه که برای هر حالتی شايسته است و نيز کمالات ثانويه (گنابادی، بيان السعادة فی مقامات العبادة، ١٤٠٨ ق: ٣/ ٢٥). اين وجه به نوعی جامع همه وجوه ديگر است، از مصلحت و صلاح و اتقان در خلقت و... که از احتياجات هر مخلوقی است.

٥ هر شيئى را كه آفريد، به بنى آدم عطا كرد و آن، چيزهاى موردنياز او بود. در وجوه پيش مفعول دوم محذوف فرض شده، ولى در اين تقدير كه مفعول اول محذوف فرض شده است. قرطبى اين معنا را در قرائت «خَلَقَهُ» با قرائت مشهور آيه متفق مى داند (قرطبى، الجامع لأحكام القرآن، ١٣٦٤ ش: ١١/



٥٠٠)؛ اما باید توجه داشت، لحاظ قید بنی آدم به طور خاص، به عنوان دریافت کننده عطای الهی، به قرینه نیاز دارد که با توجه به قرائن همین آیه و آیات قبل و بعد آن، بر لحاظ این قید دلیلی وجود ندارد.

# سه. جمعبندی نقش تأثیر قرائت غیر مشهور در تفسیر آیه

در جمع بندی قرائت غیر مشهور و تفسیر آن باید گفت: یکی از ملاکها در پذیرش معنای خاصی در قرائت غیر مشهور، این است که آن معنا با قرائت مشهور سازگار باشد و دور از آن نباشد (آلوسی، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱۵ ق: ۸/ ۱۵۱۶ قرطبی، الجامع لأحکام القرآن، ۱۳٦٤ ش: ۱/ ۲۰۵). بر اساس این ملاک، معنای «خارج نبودن هر چیزی که خدا خلق کرده از عطا و انعام الهی» برای آیه مورد پذیرش نیست.

ملاک دیگر، توجه به قرائن حالیه و مقالیه است. بر اساس این معیار نیز برخی از وجوه معنایی فوق قابل خدشه است؛ زیرا آیه را بدون لحاظ این قرائن معنایی محدود کردهاند. بنابراین معنای آیه به «عطای هر چیز موردنیازی به بنی آدم» موردپذیرش نیست؛ زیرا یکی از اهداف حذف مفعول عمومیت است که آن را می توان از قرائن و فضای گفتگوی موسی و فرعون در سیاق این آیات فهمید.

ملاک دیگر در بررسی وجوه مختلف معنایی، این است اگر آن وجوه با یکدیگر تعارضی نداشت و قابل جمع بود، جمع آنها بهتر است. از میان وجوه فوق، چهار معنای باقی مانده را \_ «عطای آنچه صلاح است به هر مخلوقی»؛ «عطای آنچه در معاش و انتفاع با آن به مصلحت نزدیک تر است، به هر چیزی که خلق کرده»؛ «عطای آنچه موجب اتقان خلقت هر مخلوقی به اوست»؛ «عطای هر چیز موردنیازی به تمام اشیاء» \_ می توان ذیل یک معنای کلی جمع کرد: «پروردگار به هر چیزی که آفریده، آنچه را به صلاح وی و موردنیازش بوده و سبب اتقان و استحکام خلقت او و بهرهمندی وی در زمینههای لازم وجودی اش بوده، عطا کرده است».

این معنای جامع نیز با معنای رب (مالک مدبر)، بسیار هماهنگ است. بنابراین، آیه بر اساس قرائت غیر مشهور نیز استدلالی بر ربوبیت الهی است.

# ۵. بررسی ارتباط قرائت مشهور با غیرمشهور در تفسیر آیه

در آیه ۵۰ سوره طه <u>Пقال رَبُنَا الَّذِی</u> أَعْطی كُلَّ شَمِعٍ خَلقَهُ 0، تنها یک کلمه (خلقه) بـا دو قرائت مشهور (سکون لام) و قرائت شاذ (فتح لام) وجود دارد؛ اما به دلیل پیوستگی کلمات در یـک عبـارت و جمله، همین تغییر حرکت اعرابی در یک کلمه، نقشهای ترکیبی متفاوتی را برای آیه رقم میزند.

با دقت در وجوه معنایی دو قرائت آیه، در تفاسیر فریقین روشن شده است که برخی از تفاسیر مانند



المیزان با وجود رویکرد توجه به اختلاف قرانات، به این اختلاف قرانت اشارهای نکردهاند و برخی دیگر مانند روح المعانی وجوه تفسیری برآمده از این دو قرائت آیه را با نقاط قوت و ضعف آن وجوه بیان کردهاند؛ اما به ترجیح یکی از این قرانات تصریحی نکردهاند. ولی به نظر می رسد، با کاربرد واژه شاذ برای قرائت «خَلَقَهُ»، و قرائت جمهور یا مشهور برای «خَلْقَهُ» و نیز قرائن دیگری که در معنای مشهور بیان آن گذشت، قرائت مشهور را ترجیح دادهاند. البته لازم به ذکر است، حتی توجه به قرائات شاذ بیان آن گذشت، قرائت مشهور را ترجیح دادهاند. البته لازم به ذکر است، حتی توجه به قرائات شاذ دارای سند صحیح، ولی مخالف رسم مصحف، ر.ک: اسدتاش، «معیار و اقسام قرائات شاذ»، مطالعات قرآن، دوره ۲، شماره ۱۱، پاییز و زمستان ۱۳۹۷)، در تفسیر (آشوری، «تأثیر اختلاف قرائات در تفسیر»، فصلنامه پژوهشهای قرآنی، ش ۲۳– ۲۴، پاییز و زمستان ۱۳۷۹)، فوائد قرائاتنایی را به همراه دارد.

به هرحال، فارغ از مشهور یا شاذ بودن هریک از این دو قرائت و نیز فارغ از صحت سند قرائات به عنوان ملاک ترجیح (فضلی، مقدمهای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸-۱۵۹)، اگر با معیارهای دیگر این قرائات سنجیده شود \_ همان طور که در ضمن مباحث قبل گذشت \_، نقش توجه به اختلاف قرائت در تفسیر این آیه بیشتر روشن می شود.

جایگاه تفسیر با تکیه بر ترکیبهای مختلف نحوی آیه:

۱ اعتبارسنجی قرائات با مقایسه آنها با یکدیگر و در نتیجه متمرکز شدن بر قرائت معتبر در تفسیر: درجایی که نمی توان معیار صحیحی برای قرائت رسول اکرم  $\alpha$  یافت، پسندیده است، به احتمالهای مختلف تفسیری هر قرائت توجه شود و اگر قرائات قدر مشترکی داشتند، می توان گفت که به میزان این قرائت، قرائت معتبر است.

در آیه ۵۰ سوره طه قدر مشترکات فراوانی در تفسیر دو قرائت آن بیان شده است: مانند این که برای آیه در هر دو قرائت «قَالَ رَبُّنَا الَّذِی أَعْطی کلَّ شَیءٍ خَلقَهُ» با تفسیری عام، ربوبیت الهی را اثبات می کند. مقایسه جمع بندی معنای صحیح در هر دو قرائت، به خوبی این نکته را نشان می دهد:

معنای تفسیری آیه بر اساس قرانت مشهور: «خداوند از روی فضل همزمان با خلقت هر موجودی، وجود خاص به هر چیزی، عطا کرده است. همان وجود و صورت مقدری که بر اساس مصالح و منافع و کمال هر چیزی است و بهوسیله آن موجودات به کمال و هدف خود نائل می شود.»

معنای تفسیری آیه بر اساس قرانت غیر مشهور: «پروردگار به هر چیزی که آفریده، آنچه را به صلاح وی و موردنیازش بوده و سبب اتقان و استحکام خلقت او و بهرهمندی وی در زمینههای لازم وجودیاش بوده، عطا کرده است».

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۳۹۹، ص: ۱۰۸ـ۷۹ نقش اختلاف قرائات در تفسیر آیه «خلقه ثم هدی» محسر خوشفر و همکاران



۲\_ رد یک برداشت تفسیری در قرائت غیر مشهور به خاطر ناسازگاری آن با قرائت مشهور: در قرائت «خَلَقَه» به عنوان فعل ماضی و صفت شیء یک وجه تفسیری با لحاظ نکردن مفعول دوم محذوف و تکیه بر اعطاءالیه بیان شده است: هر چیزی را که خدا خلق کرده، از عطا و انعام الهی خارج نیست (فخر رازی، مفاتیح الغیب، ۱۲۲ / ۱۵۹ ق: ۲۲ / ۹۵؛ طوسی، التبیان فی تفسیر القرآن، بی تا: ۷/ ۱۷۸). آلوسی ترجیح این معنا را توسط برخی مفسران، به دلیل فاصله بسیار آن با معنای قرائت مشهور «خَلْقَه» محل تردید می داند (آلوسی، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم، ۱٤۱۵ ق: ۸/ ۱۵۰).

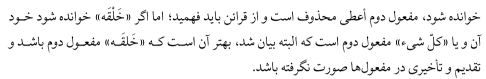
۳\_ ترجیح قرانت مشهور بر غیرمشهور با استفاده از معیار ادبیات عرب: در قرانت غیرمشهور یکی از مفعولهای فعل «أعطی» محذوف است که خلاف اصل بوده و ازاینرو، قرائت مشهور با رعایت ترتیب در ترکیب مفعولها ترجیح دارد.

3\_ جمع بین معانی تفسیری در هر دو قرانت: همان طور که در نکته اول این قسمت گذشت، معنای عام تفسیری آیه در هر دو قرائت به یکدیگر نزدیک و قابل جمع هستند و طبق قاعده اصولی، هر جا بین دو امر به ظاهر متعارض جمع ممکن باشد، جمع آنها اولی است، گرچه طبق نکته سوم، ترجیح با قرائت مشهور است.

٥ نقد صحیح برداشتهای تفسیری نادرست در هر دو قرائت با مقایسه آنها با هم، توسط قرائن و معیارهای دیگر: در این مورد فرقی بین قرائت مشهور یا غیر مشهور در آیه وجود ندارد، بلکه با معیارهایی چون قواعد ادبی، سیاق و ... می توان تفسیر هر یک از قرائات را بررسی کرد. به عنوان مثال در آیه که مفعولهای فعل «أعطی» معنایی عام را می رساند، محدود و مقید کردن آیه خلاف اصل است و در قرائت مشهور، تفسیر «قَالَ رَبُّنَا الَّذِی أَعْطی کلَّ شَیءٍ خَلقَهُ» به «عطای آلات مصالح به هر حیوانی» (حسینی شاه عبدالعظیمی، اثناعشری، ۱۳۱۳ ش: ۱۸ ۲۷۹) مردود است؛ زیرا دلیلی برای حمل کردن آیه، تنها بر حیوان وجود ندارد (سید رضی، تلخیص البیان فی مجازات القرآن، بی تا/ ۲۲۲). در قرائت شاذ با وجود این که معنای «عطای هر چیز موردنیازی به بنی آدم» را برخی با قرائت مشهور سازگار می دانند (قرطبی، الجامع لأحکام القرآن، ۱۳٦۶ ش: ۱۱/ ۲۰۵)؛ اما مورد پذیرش نیست، چهبسا ممکن است، اینان قرائت مشهور را هم به صورت خاص معنا کرده اند. بنابراین ازاین جهت فرقی میان ممکن است، اینان قرائت مشهور نیست و عمومیت آیه در هر دو قرائت، به قوت خود باقی است.

٦ ـ توسعه معنای آیه با قرائتهای مختلف: به ویژه در این آیه که با استفاده از ظرفیت های ادبی در هر قرائتی وجوه مختلف ترکیبی برای آیه متصور می شود و بر اساس هرکدام معانی تفسیری توسعه می یابد. به عنوان مثال دو مفعول فعل «اعطی» بر اساس دو نوع قرائت متفاوت می شود. اگر «خلّقه»





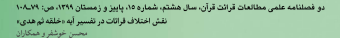
۷\_ تأیید یک برداشت تفسیری در یک قرائت با مقایسه آن با قرائت دیگر: با توجه به نکته قبلی، در قرائت غیر مشهور مفعول دوم محذوف فعل «أعطی» را می توان از معانی تفسیر قرائت مشهور استخراج یا تأیید کرد.

۸ ـ تأیید هر دو قرائت با تکیه بر قرائتهای مشهور در آیات دیگر: در آیه موردنظر قرائت به فتح لام «خلقه» شاذ شمرده شده و برخی از مفسران به همین دلیل آن را بیان نکردهاند؛ اما با توجه به آیات مشابه این آیه مانند آیه ۱ اللّذی اَحْسَنَ کلّ شَیع خَلَقه آن (سجده/۷) که با دو قرائت مشهور وارد شده است: بعضی از قراء مکه و مدینه و بصره، «خلقه» را به سکون لام و بعضی از قراء آن شهرها و عامه قراء کوفی، به فتح اللام قرائت کرده اند و مانند آیه موردبحث، مفسران معانی نزدیک به هم برای این دو قرائت مشهور در آیه ۷ سجده بیان کرده و حتی برخی نیز از قول مجاهد این آیه را مانند «اَعْطی کلَّ قرائت مشهور در آیه ۷ سجده بیان کرده و حتی برخی نیز از قول مجاهد این آیه را مانند «اَعْطی کلَّ شَیءٍ خَلقَهُ» دانسته و در تفسیر آیه ۵۰ طه از آن نیز بهره گرفته اند (طبری، جامع البیان فی تفسیر القرآن، بی تا: ۸/ ۲۹۰). البته عده ای به دلیل سهولت در معنا قرائت «خلقه» در آیه ۷ سجده را ترجیح داده اند، (ثعلبی نیشابوری، الکشف و البیان عن تفسیر القرآن، می تواند مؤیدی راهگشا عن تفسیر القرآن، دو قرائت در آیه موردپژوهش باشد.

#### فتبحه

بنا بر مطالب گذشته می توان گفت: اختلاف قرائت در آیه ۰۰ طه گرچه یکی مشهور و یکی شاذ است؛ اما با یکدیگر تضاد و تناقض ندارند و برخی معانی برداشت شده از آن دو قرائت، با یکدیگر منطبق و قابل جمع هستند. البته در مواردی قرائت مشهور با ترکیب نحوی خاصی بر قرائت دیگر ترجیح دارد و بر اساس قواعد ادبی، قرائت مشهوری که در ترکیب آن ترتیب مفعولهای فعل «أعطی» رعایت شده، نسبت به دیگر ترکیبها بهتر است و نیز نسبت به ترکیب قرائت غیر مشهور که لازمه آن حذف یکی از مفعولهاست که خلاف اصل است.

از سوی دیگر، مقایسه و تطبیق آیه با آیه مشابه آن (سجده/۷) که دارای دو قرائت مشهور در کلمه موردنظ (خَلقَه) است، می تواند دلیلی باشد، بر این که توجه به قرائت شاذ در تفسیر آیه محل بحث نیز





ضروری و راهگشاست و حتی بر اساس تفسیر قرآن به قرآن، در اختلاف قرائات، نیز می توان تصدیق آیات بر یکدیگر را به دست آورد و از این روش به معیاری برای سنجش اختلاف قرائات، دست یافت؛ همان طور که در آیه ۵۰ طه نیز این امر به خوبی مشهود است.

درهرصورت، تأثیر اختلاف قرائت در این آیه بر تفسیر آن غیرقابل انک ار است؛ چراکه از یک سو، می توان برخی معانی در دو قرائت را با یکدیگر جمع نمود و از سویی قرائت مشهور معیاری برای سنجش قرائت شاذ قرار می گیرد؛ و قرائت شاذ نیز زمینه ای برای گسترش معنای تفسیری آیه می شود. در این میان معیارهای ادبیات عرب، سیاق و... نیز بسیار راهگشاست و عمومیت آیه در سیاق استدلال حضرت موسی $\gamma$  برای فرعون در راستای ربوبیت، در هر دو قرائت، معنایی وسیع و گستره از خالقیت الهی برای همه موجودات را بیان می کند که ربوبیت منحصره و مطلقه خداوند با آن اثبات می شود.



- ۱. قرآن کریم، ترجمه: رضایی اصفهانی، محمدعلی و همکاران، موسسه تحقیقاتی فرهنگی دارالذکر، قم: ۱۳۸۳ش.
- ۲. آشوری، حسین، «تأثیر اختلاف قرائات در تفسیر»، فصلنامه پژوهشهای قرآنی، ویژه امام
   علی (علیه السلام)، ش ۲۳- ۲۴، پاییز و زمستان ۱۳۷۹.
- ٣. آل سعدى، عبدالرحمن بن ناصر؛ تيسير الكريم الـرحمن، مكتبة النهضة العربيه، بيـروت:
   ١٤٠٨ ق.
  - ٤. آلوسي، محمود، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم، دارالكتب العلميه، بيروت: ١٤١٥ ق.
    - ٥. ابن فارس، احمد، معجم مقاييس اللغه، دار الاحياء التراث العربي، بيروت: ١٤٢٩ ق.
    - ٦. ابن كثير، اسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، دارالكتب العلميه، بيروت: ١٤١٩ ق.
      - ٧. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، دارصادر، بيروت: چاپ سوم، ١٤١٤ ق.
- ۸. ابوالفتوحرازی، حسین بنعلی، روض الجنان و روح الجنان فی تفسیر القرآن، بنیاد یژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی، مشهد: ۱٤۰۸ ق.
  - ٩. ابن جزى، محمدبن احمد، التسهيل لعلوم التنزيل، دارالارقم بن ابي الارقم، بيروت: ١٤١٦ ق.
    - ١٠. ابن عاشور، محمدبن طاهر، التحرير و التنوير، موسسه التاريخ، بيروت: بي تا.
- ۱۱. ابن عطیه اندلسی، عبدالحق بن غالب، المحرر الوجیز فی تفسیر الکتاب العزیز، دارالکتب العلمیه، بیروت: ۱٤٢٢ ق.
- ۱۲. ارفع، فاطمه السادات، میرحسینی، سید محمد، اختلاف قرائات سبع در تفسیر سوره مریم، مطالعات قرائت قرآن، دوره ۲، شماره ۲۱، یاییز و زمستان ۱۳۹۷.
- ۱۳. اسدتاش، محمدعلی، معیار و اقسام قرائات شاذ، مطالعات قرائت قرآن، دوره ۲، شماره ۱۱، یاب و زمستان ۱۳۹۷.
- ۱٤. امینی، محمد، براتیان، جمیله، بررسی عوامل و کاربردهای اختلاف قرائات قرآن از دیدگاه دانشمندان علوم قرآن و آیت الله فاضل لنکرانی، دوره ۷، شماره ۱۳، پاییز و زمستان ۱۳۹۸.
  - ١٥. ايراندوست، محمدحسين، زبان وحي، قم: انتشارات آرمان، ١٣٩٦.
- ۱٦. بيضاوى، عبدالله بن عمر، أنوار التنزيل و أسرار التأويل، دار احياء التراث العربى، بيروت: 181٨. ق.



- ۱۷. ثعالبي، عبدالرحمن بن محمد، جواهر الحسان في تفسير القرآن، دار احياء التراث العربي، بيروت: ١٤١٨ ق.
- ۱۸. ثعلبى نيشابورى، ابواسحاق احمدبن ابراهيم، الكشف و البيان عن تفسير القرآن، داراحياء التراث العربي، بيروت: ۱٤٢٢ ق.
- ۱۹. ایزدی، مهدی، ذوقی، امیر، «پی جویی قرائت عامه در کتب تفسیری سده های نخست و نقش آن در ترجیح قرائت»، دو فصلنامه پژوهش های زبان شناختی قرآن، سال ۲، ش ۱، پیاپی ۱۱، بهار و تابستان ۱۳۹۲.
  - ۲. جوادي آملي، عبدالله، سايت اسراء، دروس تفسير، سوره طه، بي تا (http://www.portal.esra.ir).
- ۲۱. جوادی آملی، عبدالله، تفسیر موضوعی قرآن کریم، ج ۲ (توحید در قرآن)، قم: اسراء، ۱۳۸۹.
- ۲۲. جوهرى فارابى، اسماعيل بن حماد، تاج اللغة و صحاح العربية، دار العلم للملايين، بيروت: 18.5 ق.
  - ٢٣. حسن، عباس، النحو الوافي، ناصر خسرو، قم: ١٣٨٤.
  - ٢٤. حسيني شاهعبدالعظيمي، حسين بن احمد، اثناعشري، ميقات، تهران: ١٣٦٣.
  - ٢٥. خطيب، عبدالكريم، التفسير القرآني للقرآن، دارالفكر العربي، بيروت، بي تا.
    - ٢٦. خويي، ابوالقاسم، البيان في تفسير القرآن، بينا، بيروت: ١٤٠٨ ق.
    - ٢٧. راغب اصفهاني، حسين، مفردات الفاظ قرآن، قم: طليعه النور، ١٤٢٧ ق.
  - ۲۸. الزبیدی، محمد مرتضی، تاج العروس، منشورات مکتبة الحیاه، بیروت: بی تا.
  - ٢٩. زركشي، بدرالدين، البرهان في علوم القرآن، دار إحياء الكتب العربيه، قاهره: ١٣٧٦ ق.
- ٠٣. زمخشرى، محمود (١٤٠٧ ق)، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، دارالكتب العربى، يبر وت: ١٤٠٧ ق.
  - ٣١. سيدبن قطب، بن ابراهيم شاذلي، في ظلال القرآن، دارالشروق، بيروت- قاهره: ١٤١٢ ق.
  - ٣٢. سيدرضي، محمدبن حسين، تلخيص البيان في مجازات القرآن، دارالأضواء، بيروت: بي تا.
- ٣٣. سيوطي، عبدالرحمن بن ابيبكر الدرالمنثور في تفسير المأثور، كتابخانه آية الله مرعشي نجفي، قم: ١٤٠٤ ق.
- ٣٤. شوكاني، محمد على، فتح القدير، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت: ١٤١٤ ق.
  - ٣٥. صادقي تهراني، محمد، الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن، فرهنگ اسلامي، قم: ١٣٦٥.



- ٣٦. طباطبايي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، جامعة مدرسين حوزه علميه، قم: ١٤١٧ ق.
  - ۳۷. طباطبایی، محمدحسین، قرآن در اسلام، چ پنجم، دفتر انتشارات اسلامی، قم: ۱۳۷۲.
    - ٣٨. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، ناصر خسرو، تهران: ١٣٧٢.
- ٣٩. طبري، ابوجعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، دارالمعرفه، بيروت: ١٤١٢.
- ٤. طنطاوى، محمد، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، دار نهضه مصرللطباعه و النشر، قاهره: بع تا.
  - ٤١. طوسى، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، دار احياء التراث العربي، بيروت: بي تا.
- ۲۶. فاکر میبدی، محمد، «اختلاف قرائات و نقش آن در تفسیر از دیدگاه علامه طباطبایی»، دو فصلنامه قرآن شناخت، سال چهارم، ش ۲، پیاپی ۸، پاییز و زمستان ۱۳۹۰.
  - ٤٣. فخر رازي، محمدبن عمر، مفاتيح الغيب، دار احياءالتراث العربي، بيروت: ١٤٢٠ ق.
  - ٤٤. فضلى، عبدالهادى، مقدمهاى بر تاريخ قرائات قرآن كريم، اسوه، قم: چاپ چهارم، ١٣٨٨.
  - ٥٤. فيروزآبادي، محمدبن يعقوب، قاموس المحيط، دار الكتب العلميه، بيروت/لبنان: ١٤١٥ ق.
    - ٤٦. فيض كاشاني، ملامحسن، الصافي، الصدر، تهران: ١٤١٥ ق.
- ٤٧. قاسمى، محمد جمال الدين، محاسن التاويل (تفسير القاسمى)، دارالكتب العلميه، بيروت: 181٨ ق.
  - ٤٨. قرشي، على اكبر، احسن الحديث، بنياد بعثت، تهران: ١٣٧٧.
  - ٤٩. قرطبي، محمدبن احمد، الجامع لأحكام القرآن، ناصرخسرو، تهران: ١٣٦٤.
- ٥. قمى مشهدى، محمدبن محمدرضا، كنز الدقائق و بحر الغرائب، وزارت ارشاد اسلامى، تهران: ١٣٦٨.
- ٥١. قونوى، اسماعيل بن محمد، حاشية القونوى على تفسير البيضاوى، دارالكتب العلميه، بيروت: ١٤٢٢ ق.
- ٢٥. كاشانى، ملافتح الله، منهج الصادقين في الزام المخالفين، كتابفروشي محمدحسن علمي،
   تهران: ١٣٣٦.
  - ٥٣. كليني، محمدبن يعقوب بن اسحاق، الكافي، دارالكتب الإسلاميه، تهران: ١٤٠٧ ق.
- ٥٤. گنابادى، سلطان محمد (١٤٠٨ ق)، بيان السعادة فى مقامات العبادة، مؤسسة الأعلمى للمطبوعات، بيروت: ١٤٠٨ ق.
  - ٥٥. ماوردي، على بن محمد، النكت و العيون، دارالكتب العلميه، بيروت: بي تا.



- ۵۲. مرتضوی، ابراهیم؛ طیب حسینی، محمود، مقاله «دیدگاه زمخشری درمورد قرائات، دو فصلنامه علمی قرائات قرآن، سال ۷، ش ۱۲، بهار و تابستان ۱۳۹۸.
  - ٥٧. معرفت، محمدهادي، المتهيدفي علوم القرآن، مؤسسه فرهنگي التمهيد، قم: ١٣٨٨ ش.
    - ٥٨. معرفت، محمدهادي، تفسير و مفسران، مؤسسه فرهنگي التمهيد، قم: ١٣٨٠ ش.
    - ٥٩. ميبدي، احمد بن محمد، كشف الأسرار وعدة الأبرار، اميركبير، تهران: ١٣٧١ ش.
- ۰ ۲. نیک طبع، صدیقه، عامری، محمدجواد، تحلیل اختلاف قرائات و رابطه آن با تحریف قرآن با تأکید بر دیدگاه آیتالله فاضل لنکرانی، مطالعات قرائت قرآن، دوره ۷، شماره ۱۳، پاییز و زمستان ۱۳۹۸.

#### References

- 1. The Holy Quran, Translated by Rezaei Isfahani, Muhammad Ali et al., Dar al-Dhikr Cultural Research Institute, Qom: Υ···ξ.
- Y. Ashouri, Hussein, "The Effect of Differences in Readings on Interpretation", Quarterly Journal of Quranic Research, Especially Imam Ali (pbuh), pp. YT-YE, Autumn and Winter Y....
- - ٤. Alusi, Mahmoud, Ruh al-Ma'ani Fi Tafsir al-Quran al-Azeem, Dar al-Kitab al-Ilmiyeh, Beirut: ١٤١٥ AH.
  - ٥. Ibn Faris, Ahmad, Mujam Maqais al-Lughah, Dar il-Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: ١٤٢٩ AH.
- 7. Ibn Kathir, Ismail Ibn Umar (1519 AH), Tafsir Al-Quran Al-Azeem, Dar al-Kitab al-Ilmiyeh, Beirut: 1519 AH.
  - V. Ibn Manzur, Muhammad ibn Makram, Lisan al-Arab, Dar Sader, Beirut: Third Edition, 1818 AH.
- ۸. Abolfotuh Razi, Hussein Ibn Ali, Rawdh al-Jinnan and Ruh al-Jinnan in Tafsir al-Quran, Astan Quds Razavi Islamic Research Foundation, Mashhad: ۱٤٠٨ AH.
- 4. Ibn Jazzi, Muhammad ibn Ahmad, Al-Tashil Li Ulum al-Tanzil, Dar al-Arqam ibn Abi al-Arqam, Beirut:
  - V. Ibn Ashour, Muhammad ibn Tahir, A-Tahrir wa al-Tanwil, Institute of History, Beirut: S.D.
- ۱۱. Ibn Atiyah Al-Andalusi, Abdul Haq Ibn Ghalib, Al-Muharram Al-Wajiz Fi Tafsir Al-Kitab Al-Aziz, Dar al-Kitab al-Ilmiyeh, Beirut: ۱٤٢٢ AH.
- 17. Arfa, Fatima ak-Sadat, Mir Hosseini, Seyyed Muhammad, The Difference of the Seven Readings in the Interpretation of Surah Maryam, Quran Recitation Studies, Volume 7, Number 11, Fall and Winter 1891.
- Yr. Asadtash, Muhammad Ali, Criteria and Types of Recitation, Quran Recitation studies, Volume 7, Number
  Yr. Fall and Winter Yrqv.
- 15. Amini, Muhammad, Baratian, Jamileh, A Study of the Factors and Applications of Differences in Quranic Readings from the Perspective of Quranic Scientists and Ayatollah Fazel Lankarani, Volume V, Number VT, Fall and Winter Y.VV.
  - 10. Irandoost, Muhammad Hossein, The Language of Revelation, Qom: Arman Publications, Y.IV.
- 13. Beidhawi, Abdullah Ibn Umar, Anwar al-Tanzil Asar al-Tawil, Dar il-Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: 1514 AH.





- ۱۷. Tha'labi, Abd al-Rahman ibn Muhammad, Jawahar al-Hasan Fi Tafir al- Qur'an, Dar il-Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: ۱٤١٨ AH.
- ۱۸. Tha'alibi Neyshabouri, Abu Ishaq Ahmad Ibn Ibrahim, Al-Kashf and Al-Bayan An Tafsir al-Qur'an, Dar il-Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut: ۱٤٢٢ AH.
- 14. Izadi, Mehdi, Zoqi, Amir, "Research of Popular Reading in Commentary Books of the First Centuries and Its Role in the Preference of Reading", Bi-quarterly Journal of Quranic Linguistic Research, Volume 7, Issue 1, Series 11, Spring and Summer 7.11v.
  - Y · . Javadi Amoli, Abdullah, Esraa Website, Tafsir Kessons, Surah Taha, S.D. (http://www.portal.esra.ir).
- Y). Javadi Amoli, Abdullah, Thematic Interpretation of the Holy Quran, Volume Y (Monotheism in the Quran), Qom: Esra ', Y · ) · .
- ۲۲. Johari Farabi, Ismail Ibn Hammad, Taj al-Lughah and Sahah al-Arabiyah, Dar El Ilm Lilmalayin, Beirut:
  15. § AH.
  - ۲۳. Hassan, Abbas, Al-Nahwa Al-Wafi, Nasir Khosrow, Qom: ۲۰۰٥.
  - ۲٤. Hosseini Shah Abdolazim, Hossein Ibn Ahmad, Twelver Shia, Miqat, Tehran: ۱۹۸٤.
  - Yo. Khatib, Abdul Karim, Tafsir al-Quran for Quran, Dar al-Fikr al-Arabi, Beirut, S.D.
  - ۲٦. Khoei, Abu al-Qasim, Al-Bayan Fi Tafsir al-Quran, S.N., Beirut: ١٤٠٨ AH.
  - YV. Raghib Isfahani, Hussein, Mufradar of Quranic Words, Qom: Talieh al-Noor, YEYV AH.
  - YA. Al-Zubaidi, Muhammad Murtaza, Taja al-Urus, Manshorat Maktabah al-Hayat, Beirut: S.D.
  - ۲٩. Zarkashi, Badruddin, Al-Burhan Fi Uloom Al-Quran, Dar al-Ihya al-Kitab al-Arabiya, Cairo: ١٣٧٦ AH.
- r. Zamakhshari, Mahmoud (15.4 AH), Al-Kashaf An Haqaiq Ghawamiz al-Tanzil, Dar al-Kutub al-Arabiya Beirut: 15.4 AH.
  - ٣١. Sayyid Ibn Qutb, Ibn Ibrahim Shazli, Fi Zilal al-Quran, Dar Al-Shorouq, Beirut Cairo: ١٤١٢ AH.
- ٣٢. Sayyid Razi, Muhammad ibn Hosseinn, Talkhis al-Bayan Fi Majazat al-Quran, Dar al-Adhwa, Beirut:
  S.D.
- ۳۳. Siouti, Abdul Rahman Ibn Abi Bakr, Al-Durr al-Manthur Fi Tafsir al-Ma'thour, Library of Ayatollah Marashi Najafi, Qom: ١٤٠٤ AH.
- ۳٤. Shokani, Muhammad Ali, Fath al-Qadir, Dar Ibn Kathir, Dar al-Kalam al-Tayyib, Damascus, Beirut: ١٤١٤ AH.
  - ۳۰. Sadiqi Tehrani, Muhammad, Al-Furqan Fi Tafsir Al-Quran Bi al-Quran, Farhang-e Islami, Qom: ۱۹۸٦.



Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading, Autumn and Winter ۲۰۲۱, A(۱۰), P:۷۹-۱۰۸
THE ROLE OF DIFFERENCE OF RECITATION IN THE INTERPRETATION OF THE VERSE "CREATED
"HIM. THEN GUIDED

Mohsen Khoshfar et al

- The Tabatabai, Muhammad Hussein, Al-Mizan Fi Tafsir al-Quran, Association of Teachers of the Seminary, Qom: 1517 AH.
  - TV. Tabatabai, Muhammad Hussein, Quran in Islam, Fifth Edition, Islamic Publications Center, Qom: 1997.
  - ۳۸. Tabrasi, Fadl Ibn Hassan, Majma 'al-Bayan Fi Tafsir al-Quran, Nasir Khosrow, Tehran: ۱۹۹۳.
- ۳۹. Tabari, Abu Ja'far Muhammad ibn Jarir, Jame 'al-Bayan Fi Tafsir al-Quran, Dar al-Ma'rifah, Beirut:
- & . Tantawi, Muhammad, Al-Tafsir al-Waseet Li al-Quran al-Karim, Dar Al-Nahdhah, Egypt, Printing and Publishing, Cairo: S.D.
- ٤١. Tusi, Muhammad ibn Hassan, Al-Tibyan Fi Tafsir al-Quran, Dar al-Ihya al-Turath al-Arabiya, Beirut: S.D.
- ٤٢. Fakir Meybudi, Muhammad, "Difference of Readings and Its Role in Interpretation from the Perspective of Allamah Tabatabai", Bi-quarterly Journal of Quran Sheynakht, Fourth Year, vol. ۲, Consecutive ۸, Autumn and Winter ۱۳۹۰.
  - ٤٣. Fakhr Razi, Muhammad ibn Umar, Mafatih al-Ghayb, Dar al-Ihya al-Turath al-Arabiya, Beirut: ١٤٢٠ AH.
- ££. Fazli, Abdul Hadi, An Introduction to the History of the Recitation of the Holy Quran, Uswa, Qom: Fourth Edition.
  Y · · 9.
- ٤٥. Firuzabadi, Muhammad ibn Ya'qub, Qamus al-Muheet, Dar al-Kitab al-Ilmiyeh, Beirut / Lebanon: ۱٤١٥ AH.
  - ٤٦. Faiz Kashani, Mullah Muhsin, Al-Safi, Al-Sadr, Tehran: ۱٤١٥ AH.
- EV. Qasimi, Muhammad Jamal al-Din, Mahasin al-Tawil (Tafsir al-Qasimi), Dar al-Kitab al-Ilmiyeh, Beirut:
  - ٤٨. Qarashi, Ali Akbar, Ahsan Al-Hadith, Bethat Foundation, Tehran: ١٩٩٨.
  - ٤٩. Qurtubi, Muhammad Ibn Ahmad, Al-Jami Li Ahkam al-Quran, Nasir Khosrow, Tehran: ١٩٨٥.
- o. Qomi Mashhadi, Muhammad Ibn Muhammad Reza, Kanz al-Daqaiq wa Bahr al-Gharaib, Ministry of Islamic Guidance, Tehran: ١٩٨٩.
- o\. Qunawi, Ismail Ibn Muhammad, Al-Qunwi's Notes on Tafsir al-Beidhawi, Dar al-Kitab al-Ilmiya, Beirut:
- or. Kashani, Mullah Fathullah, Manhaj al-Sadiqeen Fi Ilzam al-Mukhalifeen, Muhammad Hassan Ilmi Bookstore, Tehran: ١٩٥٧/١٩٥٨
  - ٥٣. Kulaini, Muhammad ibn Ya'qub ibn Ishaq, Al-Kafi, Islamic Books Publications, Tehran: ١٤٠٧ AH.
  - o E. Gonabadi, Sultan Muhammad ( V E · A AH), Bayan al-Sa'dah Fi Maqamat al-Ibadah, Scientific Foundation

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۳۹۹، ص: ۷۹ـ۸-۱۰ نقش اختلاف قرائات در تفسیر آیه «خلقه ثم هدی»



for Publications, Beirut: \\ \cdot \AH.

- oo. Mawardi, Ali ibn Muhammad, Al-Nukat wa Al-Oyun, Dar al-Kitab al-Ilamiya, Beirut: S.D.
- ٥٦. Murtazavi, Ibrahim; Tayeb Hosseini, Mahmoud, Zamakhshari's View on Readings, Bi-scientific journal of Quran Readings, Volume ۲, Issue ۲, Spring and Summer ۱۳۹۸.
  - ov. Marifat, Muhammad Hadi, Al-Mutahid Fi Ulum al-Quran, Al-Tamhid Cultural Institute, Qom: ۲۰۰۹.
  - o.A. Marifat, Muhammad Hadi, Interpretation and Interpreters, Al-Tamheed Cultural Institute, Qom: Y···
  - o q. Meybodi, Ahmad Ibn Muhammad, Kashf al-Asraa wa Iddah al-Abrar, Amir Kabir, Tehran: 1997.
- T. Nik Tab', Siddiqeh, Ameri, Muhammad Javad, Analysis of the Difference between Readings and Its Relationship with the Distortion of the Qur'an with Emphasis on the View of Ayatollah Fazel Lankarani, Quran Recitation Studies, Volume Y, Number YT, Fall and Winter Y 19/Y 17.