

# The Personal Ijtihad of Reciters [Qurra'] from the Viewpoint of Muslim Scholars and Régis Blachère\*

MohammadJavad Eskandarloo'

Abbas Karimi<sup>\*</sup>

#### Abstract

In Shiite commentaries, there are recitations attributed to the Infallibles (AS) which are in the position of proving independent readings for the Infallibles (AS). The analysis of this issue is important because the prerequisite and one of the principles in the interpretation of the Qur'an is to know the correct recitation.

Throughout the history of Islam, various recitations [qira'at] have been narrated for the Holy Quran, but not all of them have validity and authority, and none of the famous recitations [qira'at] have been narrated and quoted from the Prophet (PBUH) in a massive [mutawatir] manner and with a completely reliable document. Scholars of Quranic sciences have mentioned various causes and factors for differences in recitations [qira'at]. In this article, only the most important factor in order to limit the subject of research; i.e., the *ijtihad* and personal opinion of the reciters [qurra'] have been studied using the descriptive-analytical and critical methods. One of the aspects of the significance and necessity of this discussion is the correct inference [instinbat] of the jurists from the jurisprudential verses and also perceiving the interpretive points as some of those words have been recited in a different way. In the present study, the phenomenon of differences in recitations [qira'at] has been pathologically examined and the negative role of personal ijtihad of reciters [qurra'] in differences in recitations [qira'at] has been discussed both from the perspective of Muslim scholars and from the perspective of Régis Blachère. Then, the arguments of the pros and cons are mentioned as to whether the recitation [qira't] of Hafs by A'sim can be an example of a single and common recitation [qira't] among Muslims throughout the history of Islam. The results of research show that although the narrations of Hafs from A'sim have not been accepted by all Quranic scholars in terms of documents and there is no single consensus in this regard, but in any case, A'sim's recitation [qira't], like other famous recitations [qira 'at], is applicable to all people and is of great significance.

**Keywords:** Quran, Recitation [*Qira't*], Source of Differences in Recitations [*Qira'at*], Ijtihad of Reciters [*Qurra'*], Hafs from A'sim.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - Member of the Quran and Orientalists Association of the Seminary, Qom, Iran, abb.karimi. ۱۹۹۸@gmail.com



<sup>\*.</sup> Date of receiving: \`, December, \`\`\`, Date of approval: \`, June, \`\`\`\.

<sup>\ -</sup> Associate professor of Al-Mustafa University (Corresponding Author), Mi eskandarlo@miu.ac.ir.



مقاله علمی ـ پژوهشی

# \* اجتهاد شخصی قاریان از منظر عالمان مسلمان و رژی بلاشر محمد جواد اسکندرلو ٔ - عباس کریمی

## چکیده

در طول تاریخ اسلام قرائتهای گوناگون برای قرآن کریم صورت گرفته است که البته همه آنها واجد اعتبار و حجیت نبوده و هیچیک از قرائات مشهور هم بهصورت متواتر و دارای سند کاملاً موثق از پیامبر 9 روایت و نقل نشدهاند. عالمان علوم قرآنی علل و عوامل گوناگونی را برای اختلاف قرائات ذکر کردهاند، در این مقاله از باب تحدید موضوع پژوهش صرفاً مهم ترین عامل؛ یعنی اجتهاد و رأی شخصی قاریان با استفاده از روش توصیفی ـ تحلیلی و نقدی موردبررسی قرار گرفته است. یکی از جهات اهمیت و ضرورت چنین بحثی، استنباط صحیح فقها از آیات فقهی و نیز دریافت نکات تفسیری است که برخی از کلمات آنها مورد اختلاف قرائت قرارگرفته اند. در پژوهش پیشروی، پدیده اختلاف قرائات، آسیب شناسی شده و نقش منفی اجتهاد شخصی قاریان در اختلاف قرائات، هم از منظر عالمان مسلمان و هم از نگاه رژی بلاشر بحث و بررسی شده است. سپس در مورد اینکه آیا قرائت حفص از عاصم می تواند مصداق قرائت واحد و متداول بین مسلمانان در طول تاریخ اسلام باشد، ادله موافقان و مخالفان ذکر شده است. نتایج تحقیق نشان می دهد، گرچه روایات حفی از باشد، ادله موافقان و مخالفان ذکر شده است. نتایج تحقیق نشان می دهد، گرچه روایات حفی از فراهم نیامده است، ولی درهرصورت قرائت عاصم همچون سایر قرائات مشهور برای همه مردم کاربرد داشته و از اهمیت والایی برخوردار است.

واژگان كليدى: قرآن، قرائت، منشأ اختلاف قرائات، اجتهاد قاريان، حفص از عاصم.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۹۰/۲۰ و تاریخ پذیرش: ۱٤٠٠/۰۳/۱۷.

Mj\_eskandarlo@miu.ac.ir:انشيار جامعه المصطفى العالميه (نويسنده مسئول)

abb.karimi. ۱۹۹۸@gmail.com:حون دکتری قرآن و مستشرقان وعضو انجمن قران ومستشرقان حوزه علمیه ،قم ،ایران



#### مقدمه

مسئله قرائت قرآن امری تدریجی بوده و سیر تحول و پیدایش ویژهای را پشت سرنهاده است. فرایند این تحول و تکون را می توان در قالب هفت مرحله یا برهه گزارش کرد.

یک: آموزش قرائت از جانب نبی مکرم اسلام 9 به بعضی از صحابه و عرضه نمودن آن توسط صحابه ؛

دو: آموزش قرائت از سوی گروه طبقه نخست به برخی صحابه و رواج مصاحف و قرائات برخی از قراء طبقه نخست و انتساب قرائات به افراد نخست؛

سه: یکسانسازی قرائات توسط عثمان و فرستادن مصاحف یکنواخت به شهرها و انتساب قرائات به مراکز اصلی؛

چهار: از سر گرفته شدن اختلاف قرائتها از نیمه دوم قرن اول هجری و پدیدار شدن نسلی نوین از حافظان و قاریان قرآن در بلاد گوناگون؛

ينج: به اوج رسيدن قرائات و آشكار شدن برجستهترين قاريان قرآن در بلاد گوناگون؛

شش: دوره تدوین قرائات در سده سوم به دست اشخاصی مانند ابوعبید قاسم بن سلام، ابوحاتم سجستانی، ابوجعفر طبری و ...؛

هفت: مرحله انحصاری قرانات در هفتقرانت به دست ابن مجاهد. این عمل در ابتدای سده چهارم هجری تحقق یافت و پس از آن تألیفات دیگران نیز به همین سمت وسوی جهت دهی شد.

## مسئله تحقيق

پس از یکسانسازی قرائات مصاحف در دوره عثمانی که به منظور اتحاد و یکنواختی همه قرائتها انجام گرفت. این پرسش در ذهن پژوهشگران و قرآنپژوهان مطرح می گردد که چرا مسلمانان بار دیگر به آسیب مهم اختلاف در قرائات گرفتار شدند؟ به دیگر سخن، مهم ترین علل و عوامل اختلاف در قرائات قرآن چه بوده است؟ و دیگر اینکه معتبرترین و رایج ترین قرائت در بلاد اسلامی کدام قرائت بوده است؟

بدیهی است که نیل به پاسخ روشن در این مسئله می تواند در راستای اتخاذ موضع قاریان و مفسران قرآن در برابر قرانات گوناگون بسیار رهگشا باشد. ازایـنروی عالمان و اندیشـمندان علـوم قرانی چنـد عامل را بیان کردهاند که مهمترین آنها عبارتند از: اجتهاد قاریان و اعمـال سـلیقه شخصـی، ابتـدایی و

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۲ بهار و تابستان ۱۶۰ ص: ۱۱۷–۱۱۵ اجتهاد شخصی قاریان از منظر عالمان مسلمان و رژی بلاشر محمد جواد اسکندرلو عباس کریمی



ساده بودن خط، خالى بودن حروف از نقطه، فقدان حركات و علائم، نبودن الف در كلمات و تفاوت لهجهها.

در پژوهش پیشروی نخستین عامل یاد شده \_ اجتهاد قاریان و اعمال سلیقه شخصی \_ موردبحث و بررسی قرار گرفته و راهکاری لازم و سودمند در مراجعه با اختلاف فراوان معرفی میشود.

## ييشينه يژوهش

تدوین رساله و کتاب با دانش قرائت و گونههای آن از نیمه دوم قرن نخست هجری با تألیف کتاب «القرائه» توسط یحیی بن یعمر (متوفای ۱۲۹ قمری) شروع شد و به تدریج روبه فزونی نهاد (ر.ک: فضلی عبد الهادی، القرائات القرانیه، ۱٤۰٥ ق: ۳۲–۲۷). برخی از کارشناسان فن بر اساس گزارش ابن ندیم، اولین تألیف درباره انواع قرائات را مربوط به شاگرد امام سجاد A یعنی ابان بن تغلب (متوفای ۱۲۱ قمری) دانستهاند و در قرون بعدی نگاشته ها در این باب ادامه و گسترش یافت.

در دوران كنونى نيز معجم هايى درزمينه انواع قرائات با رويكرد استقرايى و استقصايى نگاشته شده است، از قبيل «معجم القرائات القرائيه» از احمد مختار؛ عمرو عبدالعال، سالم بن مكرم و «معجم القرائات القرائيه» از عبد اللطيف محمد خطيب.

تقريباً در همه كتابهاى علوم قرآنى همچون «الاتقان فى علوم القرآن»، جلال الدين سيوطى، «البرهان فى علوم القرآن»، زركشى و «مناهل العرفان فى علوم القرآن»، زرقانى و «التمهيد فى علوم القرآن»، آيت الله معرفت، فصل يا بخشى به بحث از علل و عوامل اختلاف قرائات اختصاص يافته است.

همچنین ابراهیم کلانتری مقالهای را تحت عنوان «عوامل اختلاف قرانت قرآن کریم» در سال ۱۳۷۷ به نگارش در آورده که در شماره ۱ نشریه بینات چاپ شده است. در مقاله دیگری با عنوان «بررسی معیار تشخیص قرانت صحیح قرآن و حجیت آن» که توسط علوی مهر و محمودی در شماره ۸ نشریه مطالعات قرائت قرآن در سال ۱۳۹۱ چاپ شده است، عوامل اختلاف قرائتهای قرآن کریم نیز به اختصار ذکر شده است. محمد امینی نیز در مقالهای تحت عنوان «بررسی عوامل و کاربردهای اختلاف قرائات قرآن از دیدگاه دانشمندان علوم قرآن و آیتالله فاضل لنکرانی» که در شماره ۱۳ نشریه مطالعات قرائت قرآن چاپ شده است، از علل اختلاف قرائات بحث کرده است. همچنین محسن رجبی قدسی و همکارانش در مقاله «بررسی قرائت ابی بن کعب» در شماره ۱۶ نشریه مطالعات قرائت



قرآن، به موضوع موردبحث پرداختهاند. البته در هیچیک از آثار یاد شده به نقش منفی اجتهاد شخصی قاریان به عنوان مهمترین عامل اختلاف قرائات تصریح و تأکید نشده است و فاقد جنبه تطبیقی با دیدگاه استشراقی هستند.

آنچه موجب امتیاز مقاله پیشروی نسبت به آثار یاد شده است، چند مطلب مهم است: نخست، فرایند تحول مسئله قرانت قرآن در قالب هفت مرحله گزارش شده است؛ دوم، مسئله عامل اجتهاد شخصی و اعمال رأی از سوی قاریان، مورد آسیبشناسی و تبیین قرار گرفته است؛ سوم، در مورد اینکه آیا قرائت واحد در طول تاریخ همان قرائت حفص از عاصم بوده یا قرائات دیگران، بهصورت تطبیقی و تحلیلی داوری شده است.

# 1.مفهومشناسي قرائت

# یکم. قرائت در لغت

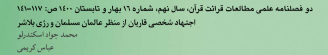
قرائت مصدر «قرا» و جمع آن قرائات است. از باب لغت و ادب معانی گوناگونی برای قرائت ذکر کرده اند که در ذیل برخی از آنها ارائه می گردد؛

یک: در دیدگاه زجاج قرائت به معنی جمع کردن و گردآوری نمودن است. عبارت «قرأت الماء فی الحوض»، به معنای «جمعته» است (ابن منظور، لسان العرب، ۱۲۸/۱:۱٤۱٤)؛ دو: قرائت به معنای انداختن و اسقاط و القا است. قطرب نحوی برای اثبات این معنا، به عبارت «قرأت الناقة تسلی قط» استشهاد کرده و گفته است: «ما قرأت» در آغاز به معنای ما اسقطت است (ر.ک: زرکشی، البرهان فی علوم القرآن، ۱٤۱۰: ۱/۰۰)؛ سه: ابن عطیه بر این باور است که قرائت به معنای تلاوت و خواندن است (صاحب المبانی و ابن عطیه، مقدمتان فی علوم القرآن، ۱۹۵۶: ۲۸۸۱).

# دوم. قرائت در اصطلاح

صاحبنظران علوم قرآن در آثار خویش، تعریفهای گوناگونی از اصطلاح قرائت ارائه داده و ویژگیها و شاخصههای خاصی برای آن بیان کردهاند که در ذیل به دیدگاه استاد محمدهادی معرفت در این زمینه بسنده میشود:

«قرائت، همان تلاوت و خواندن قرآن كريم است و اصطلاحاً بهگونـهاي از تـلاوت قـرآن





اطلاق می شود که دارای ویژگی های خاص است، بدین معنا که هرگاه تلاوت قراء معروف بر پایه و اصول مضبوطی که در علم قرائت شرط شده \_ استوار باشد \_ قرائت قرآن تحقق یافته است.» (معرفت، علوم قرآنی، ۱۳۷۸: ۱۸۲).

## ۲. گونههای اختلاف قرائات در میان علمای مسلمان

گرچه منشأ قابل توجهی از اختلافی که در قرائت قرآن پدید آمده است، می توان در اختلاف لهجهها پیدا کرد، ولی بی تردید عوامل دیگری هم در اختلاف قرانات نقش داشته اند. برخی از اختلاف اعراب، قرانات، از قبیل تقدیم و تأخیر یک کلمه و یا زیادی و نقصان یک واژه یا حرف و یا اختلاف اعراب، ربطی به تفاوت لهجه نداشته و طبیعتاً از آنها ناشی نشده اند.

## یکم. دیدگاه این قتیبه

ابن قتیبه هفت اختلاف را برای قرائات ذکر کرده است؛

- ۱. اختلاف در حرکت اعرابی یا بنایی کلمه بدون آنکه شکل کلمه یا معنای آن تغییر یابد.
   مانند آیه: Πهُنَّ أَطْهَر لَکمْ (هود/۷۸)؛ به رفع «أَطْهَر» یا نصب آن؛
- ۲. اختلاف در حرکت اعرابی یا بنایی کلمه به گونه ای که شکل کلمه ثابتبوده؛ اما معنا تغییر کند. مانند: Πرَبَّنا بَاعِد بَینَ أَسْفَارِنَا (سبا/ ۱۹)؛ که به دو صورت فعل ماضی و امر قرائت شده است؛
- ٣. اختلاف در حروف كلمه نه در اعراب آن بدون هيچگونه تغييري در شكل و معناي كلمه، از قبيل: Πو انْظُرْ إلى الْعِظام كيف تُنْشِرُها (بقره ۲۵۹)؛ كه «نُنْشِرُها» خوانده شده است؛
- 3. اختلاف در كلمه به گونه اى كه شكل كلمه عوض شود، ولى معنا ثابت بماند، مانند آیه  $\Pi$ اِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيِحَةً وَاحِدَةًO(1)؛ كه به صورت «زقبة واحدة» خوانده شده است؛
- ٥. اختلاف در کلمه به گونهای که شکل و معنا هر دو عوض شوند، مانند: «طَنْحِ مَنْضُودِ»
   (واقعه/ ۲۹)؛ که «طَنْع مَنْضُودِ» قرائت شده است؛
- ٦. اختلاف از حيث تقديم و تأخير، مانند آيه: Пوَجَاءَتْ سَكرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِ ٥ (ق/١٩)؛ كه «سَكرَةُ الْمَوْتِ» «بالْمَوْتِ» خوانده شده است؛



٧. اختلاف به جهت زیادی و نقصان، مانند آیه: Πو مَا عَمِلَتْهُ أَیْدِیهِمْ (یس/۳۵)؛ Πو مَا عَمِلَتْ أَیْدِیهِمْ و آیه: Πوَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِی تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ ( (توبه/۱۰۰)؛ «تَجْرِی تَحْتَهَا» قرائت شده است (ر.ک: ابنقتیبه دینوری، تأویل مشکل القرآن، ۱۳۹۳: ۳۸-۳۵).

## دوم. دیدگاه ابنجزری

از منظر ابن جزری اختلاف قرائات به هفت وجه بازگشت دارند:

- ۱. اختلاف در حرکات بدون تغییر در شکل و معنای کلمه، ماننـد «البخـل» کـه بـه چهـار صورت خوانده شده است؛
- ٢. اختلاف در حركات يا تغيير در معنا و ثابت بودن شكل كلمه از قبيل Πفَتَلَقَّى آدمُ مِنْ رَبِهِ
   كلِمات Ο (بقره/٣٧)؛ كه به نصب آدم و رفع كلمات نيز قرائت شده است.
- ۳. اختلاف در حروف با تغییر در معنا و ثابت بودن شکل کلمه مانند «تبلوا و تتلوا» و یا اختلاف قرائت در «ننجیک» و  $\Pi$ ننجیک (یونس/ ۹۲)؛
- اختلاف در حروف با تغییر در شکل و ثابت بودن معنا از قبیل «الصراط» و «السراط» و یا «بصطة» و ۱۳ بسطة (نقره / ۲۶۷)؛
- ٥. اختلاف در حروف با تغییر در شکل و معنای کلمه، ماننـد «أشند مِنْـک» و «أشند مِنْكمْ» و «أشند منند «قامضوا إلى ذِكرِ الله نكرِ الله نكرِ الله نكرِ الله نكرِ الله نكرِ الله نكر الله نكرِ الله نكرِ الله نكرِ الله نكرِ الله نكرِ الله نكرِ الله نكرٍ اله نكرٍ الله الله الله نكرٍ الله نكرٍ الله نكرٍ الله الله الله الم نكرٍ الله الله الكرا الله الكرا الله الكرا الله الكرا الله الكرا اله الكرا ال
  - ٦. اختلاف در تقديم و تأخير كلمه از قبيل Пو جاءت سَكرة الْمَوْتِ بِالْحَقO؛ (ق/١٩)؛
- ۷. اختلاف در زیادی و نقصان کلمه مانند Πو مَا عَمِلَتْهُ أَیدِیهِم (یس/ ۳۵)» و «و مَا عَمِلَتْ أَیدِیهِم» که قرائت دوم بدون ضمیر هاء است که در مصاحف اهل کوفه آمده است (ر.ک: زمخشری، الکشاف، ۱٤۰۷: ۲۵۲/۲).

#### بررسى

موارد فوق الذكر وجوهى هستند كه اختلاف قرانات از آنها خارج نخواهد بود، ولى مواردى از قبيل اختلاف در اظهار و ادغام، اشمام، تفخيم، ترقيق، مد، قصر، اماله، فتح، تحقيق، تسهيل، ابدال و نقل كه از آنها به اصول تعبير مى شود، از مواردى نيستند كه لفظ و معنا در آنها متنوع گردد (ابن جزرى، النشر فى القرائات العشر، بى تا: ١/ ٢٧-٦؛ زرقانى، مناهل العرفان فى علوم القرآن، بى تا: ١/ ٢٥٩-١٠؛ سيوطى، الاتقان فى علوم القرآن، ١٤١٠؛ ١٦/١؛ معرفت، التمهيد فى علوم القرآن، ١٤١٠؛ ٢/١-١١١).



## سوم. دیدگاه ابنشاذان

وجوه هفتگانه در انواع اختلاف قرانات از نگاه ابن شاذان بهقرار ذیل است:

- ١. اختلاف اسمها در مفرد و تثنيه و جمع و تذكير و تأنيث و مبالغه؛
- ٢. اختلاف در فعل ها مانند ماضى، مضارع، امر و اسناد فعل به مذكر و مؤنث و متكلم؛
  - ۳. اختلاف در انواع اعراب؛
  - ٤. اختلاف در زیادی و نقصان؛
- ٥. اختلاف در قلب و تبدیل از یک واژه به واژه دیگر و از یک حرف به حرف دیگر همچون «الصراط» و «السراط»؛
  - ٦. اختلاف در تقديم و تأخير؛
  - ٧. اختلاف لغات از قبيل فتح و اماله، ترقيق، تفخيم، تحقيق، تسهيل، ادغام و اظهار.

# تحلیل و بررسی

ابن شاذان به حسب واقع تلاش کرده است، اصول قرائات که بیشترین ارتباط با تف اوت لهجههای عرب را دارد، در تقسیم خود درج نماید؛ چراکه اغلب تفاوت های لهجهها در چنین مواردی آشکار می شوند، اگر بر اساس حدیث «سبعة احرف» علت و حکمت نزول قرآن بر هفت حرف، تسهیل و توسعه بر امت مطرح است، بیش از هر چیز اختلافاتی نظیر اظهار و ادغام و روم و اشمام و مد و قصر و فتح و اماله و تحقیق و ... باید مدنظر قرار گیرند؛ و حال آنکه ابن قتیبه و ابن جزری، مهم ترین بخش و عامل را در تقسیم انواع خود نیاورده اند (جوان آراسته، در سنامه علوم قرآن، ۱۳۷۷: ۲۲۹).

# چهارم. دیدگاه صبحی صالح

در دیدگاه صبحی صالح، وجوه هفتگانه اختلاف قرائات بهقرار ذیل است:

- ١. اختلاف در وجوه اعراب، خواه معنا ثابت باشد یا تغییر کند؛
- ۲. اختلاف در حروف یا با تغییر معنا بدون تغییر در شکل کلمه و یا با تغییر شکل کلمه،
   بدون تغییر در معنا، مثل «الصراط» و «السراط»؛
  - ٣. اختلاف اسمها در افراد و تثنيه و جمع و تذكير و تأنيث؛



- ٥. اختلاف در تقديم و تأخير آن؛
- ۲. اختلاف اندک در زیادی و نقصان، به خاطر عادت عرب در حذف ادوات جر، عطف
   و...، در برخی از موارد و اثبات آنها در مواقع دیگر؛
- ۷. اختلاف در گویشها در فتح و اماله و ترقیق و تفخیم (صبحی صالح، مباحث فی علوم القرآن: ۱۹۷۲ م: ۱۱۲).

#### بررسى

صبحی صالح پس از ذکر نوع هفتم آن را مهمترین وجه دانسته است؛ چراکه حکمت نزول قرآن، بر هفت حرف را در آن نهفته می داند و بر این باور است که آسانگیری بر مردمی که از قبایل متعددند، در همین زمینه مصداق می یابد و همه آنچه را که سیوطی و دانشمندان عامه از حدیث «سبعة احرف» برداشت کرده اند، مردود دانسته و تأکید می ورزد که قرآن تنها به لغت قریش نازل شده است.

دلایلی وجود دارد، مبنی بر اینکه قرآن به لغت قریش نازل نشده است:

یک: بر اساس گزارش برخی از محدثان، عثمان به کسانی که نگارش قرآن را به عهده گرفتند، دستور داد، املاءکننده از قبیله هذیل و نویسنده از قبیله ثقیف باشد و هیچیک از این دو قبیله از قریش نبودهاند.

دو: همانها اظهارنظر كردهاند كه در لهجه قريش نوعى ابهام و پيچيدگى وجود دارد (زبيدى، تاج العروس من جواهر القاموس، ١٣٠٦: ٩/٦).

سه: قریشی ها در درک الفاظ قرآن دچار اختلاف نظر بوده و ناگزیر بودند، در شرح آن ها به دیگران رجوع کنند (طبری، جامع البیان فی تفسیر القرآن، ۱۳۱٦: ۱/۹)؛ درصورتی که اگر قرآن به لهجه قریش نازل شده بود، اختلاف نظر در درک واژگان قرآن مطرح نمی شد.

از دانشمند اندیشمندی همچون زرقانی و صبحی صالح، بسی جای شگفتی است که خود را در تنگنای هفت نوع از اختلاف قرار دادهاند و حال آنکه چنین کسانی بهخوبی می دانند، در یک تقسیم بندی طبیعی، دست کم بیش از ده نوع کلی از اختلاف قرانات وجود دارد؛ اما شیفتگان و متعبدان حدیث «سبعة احرف» ظاهراً راهی جز اینکه همه را در هفت نوع جای دهند، نداشته اند.

# علل اختلاف قرائات

مواردی از قبیل اعمال رأی و اجتهاد قاریان، ابتدایی بودن خط، بی نقطه بودن حروف، خالی بودن از

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۲ بهار و تابستان ۱۶۰۰ ص: ۱۱۷۰–۱۱۵ اجتهاد شخصی قاریان از منظر عالمان مسلمان و رژی بلاشر محمد جواد اسکندرلو عباس کریمی



علائم و حركات و نبودن الف در كلمات را مى توان به عنوان مهم ترين على و عوامل اختلاف قرائات قرآن برشمرد (ر. ك: معرفت، التمهيد في علوم القرآن: ١٤١٠: ٢/ ١٤-٤٤).

این مقاله درصدد است، به شرح و تبیین عامل نخست؛ یعنی اعمال رأی و اجتهاد شخصی قاریان بیردازد.

اعمال نظر و سلیقه شخصی قاریان در سده های مختلف درواقع یکی از عوامل مهم بروز اختلاف قرانات بوده است، بلکه می توان از این عامل به عنوان مؤثر ترین عامل در اختلاف قرانات یادکرد. به همین علت است که مقاله کنونی فقط آن را برای بررسی برگزیده است (ر.ک: همان: ۲/ ۳۰). به سخن دیگر، قرائت قرآن که صحت و اتقان آن منوط به سماع و نقل است، در پارهای از موارد از این قاعده ضروری و معیاری فاصله گرفته است. پس از یکسان سازی مصحف ها (توحید مصاحف) و اعزام قاریان قرآن به شهرهای مختلف، چه بسا قاری یک شهر در مورد چگونگی قرائت آیه ای در مصحف که خالی از هرگونه اعراب و اعجام بود، دچار تردید می شد، در این گونه موارد آنچه را در نظر او مناسب تر می نمود، انتخاب و به حدس و گمان عمل می شد، حتی برای اثبات اعتبار و درستی آن قرائت، استدلال نیز می نمود.

کتابهای فراوانی از قبیل «الحجه للقراء السبعه»، «الکشف عن وجوه القرائات السبع» بر همین اساس و در همین راستا تدوین شدند تا قرائات مختلف قراء را توجیه نموده و برای صحت از قواعد ادبی و نحوی دلیل اقامه کنند (ر.ک: همان: ۲/ ۳۶-۳۰).

این گونه اختلاف ها موجب شد تا در عهد عثمان، مصحف واحدی تهیه شود و از روی آن نسخه های متعدد و یکسان و یکنواخت تهیه گردیده، به مراکز مهم کشورهای اسلامی فرستاده شود، البته اختلافاتی میان این نسخه ها که می بایست کاملاً یکسان باشند، یافت شد که بعدها مایه برخی اختلافات قرانات گردید، ولی این همه تلاش و کوشش که در جهت یکسان سازی مصحف به کار رفته بود، متأسفانه تقریباً هدر رفته و بی نتیجه به نظر می آمد و دامنه این اختلافات روزبه روز گسترده تر می شد. تا دیروز، اختلاف در مورد قرانت صحابه بود و امروز پس از یکسان شدن مصاحف، اختلاف بر سر خود مصاحف است. البته عثمان، نارساهایی را در همان آغاز کار در مصحفی که در اختیار او نهادند، مشاهده کرد و اعتراض کرد که چرا باید این گونه نارسایی ها در این مصحف وجود داشته باشد و گفت «اری فیه لحنا» خطای نوشتاری در آن می بینم. به او گفتند: «أفلا تغیرة؟» آیا آن را تغییر ندهیم، گفت نه، دیگر دیر شده است، عرب خود با زبان فطری اش آن را استوار می خواند، ولی عثمان فکر



نمی کرد که در آینده ملتهای مختلف با زبانهای گوناگون باید این قرآن را بخوانند و سلیقه عربی اصیل را حتی خود عرب نیز در روزگاران بعد نخواهند داشت (ر.ک: همان: ۲/ ۸-۲).

نکته قابل توجه این است که در برهه خاصی که بازار قاریان قرانات در سده دوم و سوم رواج یافت، در این میان گروهی از قاریان از دیگران سبقت می گیرند و آوازه و شهرت آنان همه جا را می گیرند، عدهای دیگر نیز که در جست و جوی نام و مقامی هستند، شهرت خویش را در گزینش قرائتهای نادر و مخصوص خود می یافتند. اینان همت خود را بر این قرار می دهند که قرآن را چگونه بخوانند که دیگران نمی خوانند و البته برای قرائت پیشین نیز با توجه به انعطاف پذیری قواعد ادبی دلیل تراشی نیز می کنند.

قاریانی که به قرائتهای شاذ و نادر روی آورده و شیفته چنین قرائاتی گردیدهاند و بهاحتمالزیاد تحت تأثیر این خوی ناپسند قرار گرفته و آیات قرآن کریم را وسیلهای برای شهرت خویش قرار دادهاند، ازنظر قرآنشناسان این قرائتها مطرود و نادرست است (جوان آراسته، درسنامه علوم قرآن، ۱۳۷۷: ۲٤٥).

تعصب و پایبند بودن برخی از نحویان نسبت به صناعت و فن خود، آنان را وادار کرده است که اجتهاد در قرائت را برای کسانی که به لغت و عربیت آشنایی لازم را داشته باشند، جایز بدانند و بر پایه این باور به صرف اینکه قرائتی مطابق با قواعد عربی باشد، باید به صحت آن اعتقاد پیدا کرد، گرچه روایت و نقل آن، آن را تأیید نکند، ولی بدیهی است، چنین باوری ناشی از تأثیر پذیری شدید نحویان نسبت به تخصص و آراء و قواعدی است که خود را در چارچوب آن مقید ساختهاند و اساساً هر طریق و روشی که مستند به قواعد باشد و نتوان آن را مبتنی بر نقل و روایتی نمود، مشمول معنای اصطلاحی قرانت نخواهد بود. کارشناسان قرائت این گروه از عالمان نحوی را مورد حمله شدید قرار دادند. شایان ذکر است که عقیده و رأی به جواز اجتهاد در قرانات در میان علمای نحو و ارباب لغت، هواداران اندکی دارد، چنانکه ابوالعباس، یکی از نحویان و ادبای مشهور می گفت: هرگاه من یکی از قراء قلمداد تو اُندی دارد، چنانکه ابوالعباس، یکی از نحویان و ادبای مشهور می گفت: هرگاه من یکی از قراء قلمداد تو اُنو و اُنو



#### بررسى

منظور مبرد در ترجیح دادن فتح باء نسبت به کسر آن، این است که اگر باء در «لکن البر» به فتح قرانت شود، به معنای «بار» یعنی نیکوکار است، ولی به کسر، به معنای احسان است. باء «من مأمن بالله» تناسبی ندارد. البته مفسران پاسخ دادهاند که گاهی مصدر «البر» به کسر باء به معنای اسم فاعل به کاررفته و به معنای «بار» یعنی «واسع الاحسان» استعمال شده است. همچنین وجه دیگری در مکسور بودن «باء» گفتهاند که آیه در تقدیر «ولکن البر من آمن بالله» است از قبیل «السخاء حاتم و الشعر زهیر» است. این وجه اخیر را زجاج و الشعر زهیر» که به معنای «السخاء سخاء حاتم و الشعر شعر زهیر» است. این وجه اخیر را زجاج و قطرب و قراء پذیرفتهاند و جبایی نیز همان را اختیار نموده است (طبرسی، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ۱۳۷۱: ۲۱/۲۱–۲۱۳۷).

طبرسی در تفسیر «مجمع البیان» می نویسد: سیبویه و بسیاری از نحویان به رفع خوانده اند و خود سیبویه نصب آن را ازنظر عربیت و قواعد نحوی ترجیح داده است. البته بر این باور است که عامه قراء به رفع آن قرائت نمودند. ابوالعباس مبرد رفع آن را برگزیده و می گوید: این گونه آیات از «زیدا فاضربه» نیست، بلکه مانند «من سرق فاقطع یده و من زنا فاجلده» است، زجاج نیز رفع آن را بهتر می داند (همان: ۳/ ۱۹۰). همچنین از ابی بکر محمد حسن بن مقسم بغدادی نحوی (م ۳۵۲ه.ق) نقل شده است که معتقد بود، هر وجهی در قرائت که از عربیت صحیح باشد، قرائت آن در نماز جایز است. ابوطاهر بن هاشم به دنبال این سخن در کتاب «البیان» خود می افزاید که ابن مقسم مطابق بدعتی که به وجود آورد، به بیراهه افتاده است.

ابن جزری می نویسد: به خاطر همین بدعت در بغداد مجلسی که از فقیهان بود، با حضور ابن مقسم تشکیل گردید و حاضران به اتفاق آرا وی را از این گونه اظهار نظر نهی نمودند و ابن مقسم نیز توبه کرد و در همان جا توبه نامه نوشت، سپس ابن جزری چنین ادامه می دهد: به همین جهت قراء از قیاس مطلق؛ یعنی از قرائتی که پایه قابل اعتمادی از نظر روایت و اسناد ندارد، ممنوع شدند و بسیاری از ائمه قرائت از قبیل نافع و ابی عمرو بن علاء می گفتند: هرگاه ما بدانچه باید قرآن را قرائت کنیم، موظف نمی شدیم که چنین و چنان قرآن را قرائت نماییم (حجتی، پژوهشی در تاریخ قرآن کریم، ۱۳۸۳:



# ۳. دیدگاه رژی بلاشر درباره نقش اجتهاد شخصی قاریان در اختلاف قرائات

رژی بلاشر از مستشرقان معاصر فرانسوی است که در خصوص قرآن مجید، ادبیات عرب و دیگر مباحث علوم اسلامی صاحب آثار متعددی است (ر.ک: رامیار، تاریخ قرآن، ۱۳٦۲: ۲- ۳؛ بدوی، دائرة المعارف مستشرقان، ۱۳۷۷: ۱۳۲-۱۳۲)؛ مهم ترین اثر او در خصوص قرآن، ترجمه کامل قرآن به زبان فرانسوی است. ترجمه او یکی از بهترین ترجمه های قرآن به زبان های اروپایی شناخته شده است (رامیار، تاریخ قرآن، ۱۳۱۲: ۳). وی در مقدمه این ترجمه، تحقیقاتی در خصوص تاریخ قرآن و علل و علوم قرآنی انجام داده است. رژی بلاشر در این مقدمه، به سهم خود به مسئله اختلاف قرائات و علل و عوامل آن علاقه نشان داده و دراین باره نظریه پردازی کرده است.

بلاشر، تأثیر ذوق و سلیقه قاریان را در گسترش قرانات به رسمیت شناخته و معتقد است: «از اواخر قرن نخست هجری، کار قاریان جنبه تخصصی پیدا کرده و آنان قرائت را منبع عادی کار خود می سازند، اخلاق از این رهگذر است که آسیب می بینم. در آغاز قرن سوم، شهرت آنها از بین می رود و کم کم روزی می رسد که اینان به عنوان اشخاصی جاهل، حریص و فاسق معرفی می شوند. این فساد مستلزم اصلاحی است و این کار در پایان همان قرن به انجام رسید (بلاشر، در آستانه قرآن، ۱۳۷۸، ۱۲۶۵).

بلاشر در پاسخ به چرایی رخنه چنین فسادی در بین قاریان و سرانجام، احساس ضرورت اصلاح در نظام قرائات بر این باور است: «عدهای در تدوین علم قرائت مبتنی بر روایت مراقبت وسواس گرانهای داشتند. در اینجا جریانی محافظه کارانه و بسیار عمیق و مقتدر وجود دارد که در ادامه شریعت اسلامی سرانجام با پذیرش عام به پیروزی می رسد؛ اما باید گفت: پیشرفت قرائت با عوامل دیگری برخورد می کند که در اساس جنبه نوآوری بیشتری دارند. در این مسیر، پیش از هر چیز نقش اساسی مربوط به مطالعه زبان شناسی از نظر صرف و نحو و علم لغت است؛ اگر در حقیقت همان گونه که بارها دیده ایم، تفسیر و علم قرائت اساس صرف و نحو باشد، به عکس این علوم نیز به نوبه خود در تثبیت و از بر خواندن قرآن متقابلاً اثر می گذارد. از این رو از همان اوایل در بصره فعالیت قاری با تلاش نحوی و لغوی با هم اشتباه می شد (همان:۱۲۷). در اینجا بلاشر از پیدایش نظام ویژه ای به عنوان «نظام قرائت فود متأثر از عوامل گوناگونی است که به نوبه خود نیاز مند بررسی است.

برداشت بلاشر می تواند ناشی از تعصب و پایبندی برخی از علمای نحو به صناعت و فن خود باشد که آنان را وادار ساخته تا اجتهاد در قرائت را برای اهل لغت و آشنایان با زبان عرب جایز بدانند؛ حتی دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۲ بهار و تابستان ۱۶۰۰ ص: ۱۱۷۰–۱۶۱ اجتهاد شخصی قاریان از منظر عالمان مسلمان و رژی بلاشر محمد جواد اسکندرلو عباس کریمی



زمانی که قرائت آنان با قرائت اهل تحقیق و قرائت عام سازگار نباشد، چنانکه کسانی در مسجدالنبی، همزه را «نبر»؛ یعنی با تحقیق همزه میخواند، برخلاف قاریان که به تسهیل و ابدال و یا حذف همزه می پرداختند، مثلاً «قد افلح» را «قد فلح» قرائت می کردند (ابن اثیر، علی بن محمد، اسد الغابه فی معرفة الصحابه: ۹ · ۱۶: ۷/۵)؛ این در حالی بود که بسیاری به قرائت حمزه اعتراض می کردند؛ اما کسائی به اعتراضات مردم اعتنا نمی کرد (عسقلانی، تهذیب الته ذیب، ۲ · ۱۶: ۷/۲۷). در این میان، خودباختگی فرهنگی قاری به علم و دانش خود، او را به این ورطه می افکند که قرائت شاذی را برمی گزیند که هم مخالف رسم الخط و هم قرائت جمه ور بود (ابوحیان، البحر المحیط، ۱۶۲۲؛

## جمعبندي

باز بودن باب اجتهاد، یکی از عوامل مهمی بوده است که موجب بروز اختلاف در قرائت قرآن کریم گردیده است. اجتهاد کردن از همان ابتدا در میان برخی از صحابه رواج داشته و این امر در دوران متأخر نیز ادامه یافته است. چنانچه روایاتی نیز این موضوع را تائید می کنند: «قال السیوطی بتفسیر: ۱۲ما ننسخ من آیه او ننسهان (بقره/۱۰۲)؛ اخرج عبدالرزاق و سعید بن منصور و ابو داوود فی ناسخه وابنه فی المصاحف و النسایی ابن جریر و ابن منذر و ابن ابی حاتم و الحاکم و صححه عن سعد بن ابی وقاص، انه قراء: ما ننسخ من آیة او ننسها، فقیل له: ان سعید ابن الحسیب یقرأ: ننسها فقال سعد: ان القرآن لم ینزل علی المسیب ولا علی آل الحسیب، قال الله: ۱۲سنُقُرنُک فَلا تُنسین (اعلی/۲)؛ ۱۹ اذکر رَبَّک إذا نسیتن (کهف/۲۶)؛ اجتهاد دو قیاس در تغییر لفظ قرآن کریم در این روایت به طور کامل آمده است. علامه عسکری «ره» می نویسد: «زنسها» به «نتسها»، آمدن «تنسی» و «نسیت» در دو آیه دیگر و قیاس این مورد بر آن دو مورد است (عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱۶۱۹ ق: ۲۱/۱۹)؛ اجتهادهای شخصی این چنینی و (عسکری، القرآن الکریم و روایات المدرستین، ۱۶۱۶ ق: ۲/۱۹۳)؛ اجتهادهای شخصی این چنینی و پیمامدهای آن در نسل های بعد در روایات دیگری نمایان تر است.

«رووا انه اجتهد كل من ام المومنين عايشه و الخليفه عثمان فقالا «إِنْ هذانِ لَساحِران»، «إِنْ هذينِ لَساحِران» و تبعهم على ذالك الحسن و سعيدبن جبير و ابراهيم النخعى و غيرهم من التابعين و من القراء عيسى بن عمرو وعاصم و غيرهما من العلماء» (همان: ١٩٤).

این عامل در قرائت ابی بن کعب به عنوان صحابی رسول خدا ۹ نیز وجود داشت، گرچه رسول



خدا ۹ تأکید می نمود، این عمل تنها جهت فهم قرآن و آسان سازی آن برای فراگیران قرآن است و هرگز نباید به نص قرآن وارد گردد و صحابه هم این قرائات را از نص اصلی قرآن جدا می کردند.

ابی بن کعب بنا بر اجتهاد شخصی خود در جهت فهم و آسانسازی قرآن، برخی از آیات را متفاوت از قرائت مشهور تلاوت کرده است (معرفت، التمهید فی علوم القرآن، ۱٤۱۰ ق: ۱/ ۲۲۰؛ البرهان فی علوم القرآن، ۱۳۷۳ ق: ۱/ ۲۲۰؛ فراء، معانی القرآن، ۱۵۰۳ ق: ۳/ ۱۵۲).

با مراجعه به تاریخ قرائات و کتابهایی که در موضوع قرائات و مسائل مربوط به آن و شرح حال صحابه و قاریان نوشته شده، روشن می شود که اعمال سلیقه و اجتهاد در قرانت وجود داشته است. اندیشمندان متعددی به این مسئله اذعان داشته اند، ولی علامه معرفت آن را بزرگ ترین عامل در اختلاف قرائات می داند و ارائه استدلال و برهان بر قرائات شاذ در کتابهای مختلف را مستند کلام خود ذکر می کند (معرفت، تلخیص التمهید، ۲۱ ۱۲۳)؛ علاوه بر این که در همه موارد اختلاف قرائات، یکی از قرائتها؛ یعنی قرائت فعلی مشهور و سایر قرائتها شاذ و غیرقابل اعتنا نبوده است و پیش از یکی شدن مصاحف در زمان عثمان و پس از آن نیز، قرائتهای مشهور متعددی وجود داشته که هر یک از آنها هوادارانی در بین مسلمانان داشته اند.

# موضع گیری ائمه اطهار∆ در برابر اختلاف قرائات

اهل بیت  $\Delta$  در طول سه سده حضور خود از دوره صحابه تا تابعان و دوره های پسازآن همواره بر واحد بودن نزول قرآن از سوی خداوند تأکید داشته و اختلافات را ناشی از راویان می دانسته اند. ازاین رو، آنان با گسترش اختلاف قرائات مبارزه نموده و به قرائت واحد تشویق می کردند. بر همین اساس امام صادق کم نزول احرف سبعة قرآن را دروغ دشمنان خدا دانسته و تأکید می فرمودند، قرآن با یک قرائت و از جانب خداوند یکتا نازل شده است (کلینی، الکافی، ۱۳۹۳: ۲/ ۱۳۰۰). با تلاش ائمه معصومین  $\Delta$  و دستور آن بزرگواران مبنی بر خواندن قرآن برابر با قرائتی که میان مردم مشهور است (همان: ۲/ ۱۳۳۳)؛ تا آنجا که امکان داشت، از اختلاف قرائات جلوگیری شده و قرائتی واحد رواج یافت.

از برخی سخنان اهل بیت∆ درباره منع از قرائات گوناگون می توان فهمید که قرائتی متواتر در میان مسلمانان رواج داشت که از زمان پیامبر 9 به جامانده بود. این قرائت در تدوین و انجام مراحل نقطه گذاری و اعراب گذاری واژگان و آیات قرآن رعایت شده بود (معرفت، التمهید فی علوم القرآن: ۱٤۱۰: ۲ / ۱۵۷)؛ گرچه بعضی از فقها، در تشخیص قرائت مذبور دچار تردید شدهاند (ر.ک: خوئی، البیان فی تفسیر القرآن، ۱۶۱۸: ۱۲۷–۱۲۳)، ولی بعضی از قرآن پژوهان معروف معاصر آن را منحصر

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۲ بهار و تابستان ۱۶۰۰ ص: ۱۱۷۰–۱۱۵ اجتهاد شخصی قاریان از منظر عالمان مسلمان و رژی بلاشر محمد جواد اسکندرلو عباس کریمی



در روايت حفص از عاصم دانستهاند (معرفت، التمهيد في علوم القرآن، ١٤١٠: ٢/ ١٥٤).

در این مسئله بسیار مهم که آیا قرائت حفص از عاصم همان قرائت متداول در میان مسلمانان است، توافق همگانی وجود نداشته و بلکه محل اختلاف آراء است و هریک از موافقان و مخالفان، ادلهای در این زمینه ذکر کردهاند. که در ذیل به اجمال به آن پرداخته می شود:

## ١. ادله موافقان

یک. روایت حفص از عاصم، قرائت متعارف و متداول میان مسلمانان است و قرائت عامه مردم بر مبنای قرائت اوست. این روایت در طی قرنهای پی در پی تا به امروز، همواره میان مسلمانان رایج بوده است (ر.ک: طیب، اطیب البیان، ۱۳۷۸: ۲۷-۲۶۲، مکارم شیرازی، انوار الاصول، ۱۶۲۸: ۲۷ مکارم شیرازی، مصادر الفقه الاسلامی، ۱۶۱۹: ۳۷).

دو. از میان قرائتهای موجود، روایت حفص دارای سندی صحیح و قابل قبول با پشتوانه جمهور مسلمانان است؛ زیرا حفص و استاد او، عاصم، به شدت به آنچه با قرائت عامه مسلمانان و روایت صحیح و متواتر میان مسلمانان هماهنگ بود، پایبند بودند (ابن جزری، غایة النهایة فی طبقات القراء، ۱۹۳۲: ۲۵٤۱).

سه. در حدیث «إقرأ کما یقرأ الناس» (صفار، بصائر الـدرجات، ۱۶۰۶: ۱۹۳/۱؛ کلینی، الکافی، ۱۹۳۲: ۲/ ۱۹۳۳)؛ منظور از قرائت ناس، همان قرائت رایج و موردپذیرش عموم مردم است، از این حدیث فهمیده می شود که در آن زمان، یک قرائت رایج وجود داشته است (بلاغی، آلاء الرحمان فی تفسیر القرآن، ۱۶۲۰: ۱/ ۳۰). بر اساس ادله، قرائن و شواهد، آن قرائت رایج همان قرائت عاصم به روایت حفص است.

چهار. سفارشهای بسیار رسول اکرم و به قرانت قرآن کریم و اهتمام مسلمانان به آن، مستلزم آن است که قرائت پیامبر اکرم و نزد مشهور مسلمانان باقی باشد و از آنجاکه قرائت مشهور امروزی، قرائت عاصم به روایت حفص است، پس این قرائت همان قرائت پیامبر و است (ر.ک: بابایی و دیگران، روش شناسی تفسیر قرآن، ۱۳۸۵: ۷۵).

پنج. سیاهه متن قرآن در سده های اخیر به قرائت حفص از عاصم و به رنگ مشکی بوده و سایر قرائت ها از جمله روایت شیعه با رنگ قرمز مشخص می شده است. ازاین روی گفته شده که سیاهی قرآن مطابق قرائت حفص است و این خود دلیلی بر ترجیح قرائت حفص بر دیگر قرائات است (ر.ک: علوی مهر و محمودی، بررسی معیار تشخیص قرائت صحیح قرآن و حجیت آن، مطالعات قرائت قرآن،



 $\Gamma$ P $\Upsilon$ I:  $P\Lambda$ - $\Gamma\Lambda$ ).

## ٢. ادله مخالفان

یک. با وجود آنکه روایت حفص اسناد متعددی دارد، سندی که بر اساس آن این روایت به حضرت علی A منتسب شده، تنها دو طریق ضعیف و مرسل دارد (ر.ک: ذهبی، معرفة القراء الکبار، ۱٤۱٦: ۱/ ۴۳۲؛ البنجزری، غایة النهایة فی طبقات القراء، ۱۹۳۲: ۱/ ۳۳۲؛ ۱/ ۳۳۳)؛ بنابراین، سند روایت حفص، از اساس دچار ضعف است.

دو. هیچ دلیلی بر شیعه بودن حفص، در کتب رجالی شیعه و اهل سنت وجود ندارد و هیچیک از رجالیان شیعه حفص را توثیق نکرده و عموم عالمان اهل سنت نیز وی را ضعیف، کذاب و تغییردهنده اسناد روایات نامیدهاند (مامقانی، تنقیح المقال، ۱٤۲۷: ۳۳/ ۲۹-۲۹۹؛ عسقلانی، تقریب التهذیب، ۲۹:۱۱:۱۳۹).

سه. دلیل یا شاهدی بر شیعه بودن عاصم وجود ندارد. هیچیک از رجالیان شیعه وی را توثیق نکرده و عموم عالمان سنی نیز با وجود توثیق عاصم، او را ضعیف الحافظه توصیف کرده اند (شوشتری، مجالس المؤمنین، ۱۳۷۷: ۱/ ۹۵ ۵-۵۶۸، ابن حنبل، المسند، ۱۲۱۹: ۲/ ۱۳۲۱).

چها. با وجود توثیق ابوعبدالرحمن سالمی در کتب رجالی اهل سنت، هیچیک از رجالیان شیعه او را توثیق نکردهاند، هرچند ابنداوود و علامه با استناد به اصالة العدالة به او اعتماد کردهاند (برقی، کتاب الرجال، ۱۳٤۲: ۵؛ تستری، قاموس الرجال، ۱٤۱۰؛ ۳۰۹–۳۰۸؛ بنابراین شیعه بودن حفص و عاصم و سلمی اثبات نشده و بر اساس منابع رجالی فریقین، هیچیک از این سه نفر به صورت کامل توثیق نشدهاند، بلکه در مواردی مورد طعن قرارگرفته و تضعیف نیز شدهاند (ر.ک: حجتی و شریفی نسب: ارزیابی سندی روایت حفص از قرائت عاصم، ۱۳۹۳: ۱۳۵–۱۳۵).

# بررسى ادله موافقان و مخالفان

١. همچنين نمي توان حكم به بطلان ساير قرائات كرد و آنها را غير معتبر و جعلي دانست.

۲. سند هر روایتی چه صحیح باشد و چه ضعیف، هرگز موضوعیت نداشته، بلکه محض دارد، آنچه مهم است، مفاد و محتوا و مدعای اصلی است. با توجه اینکه امام صادق A فرمودهاند: «القرآن واحد نزل من عند واحد ولکن الاختلاف من قبل الرواة» و از سوی دیگر همگان را موظف نمودهاند، به اینکه از اختلافات قرانات پرهیز کرده و به قرائت مشهور روی آوردند؛ بنابراین ما نمی توانیم هر نوع قرائتی را بپذیریم و از سوی دیگر دلیلی بر رد و ابطال همه قرائات هم نداریم، بلکه احتیاط بهترین

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۲ بهار و تابستان ۱۶۰ ص: ۱۱۸–۱۱۵ اجتهاد شخصی قاریان از منظر عالمان مسلمان و رژی بلاشر محمد جواد اسکندرلو عباس کریمی



طريق است

۳. امروزه در بسیاری از کشورها و بلاد اسلامی روایت حفص از عاصم رواج و شهرت دارد.

3. از آنجاکه مسئله اختلاف قرائات تنها در حدود ۷/۲ کلمات قر آن مطرح است و اکثر آیات قر آن کریم فاقد اختلاف قرائت است، بنابراین قرائات مختلف (جز در استنباط احکام فقهی و برخی از نکات تفسیری) چندان تأثیری در معانی و مقاصد قر آن کریم پدید نمی آورد. البته توجه به قرائات مختلف، برای مفسر و فقیه ضرورت و اهمیت دارد، ولی برای عموم مردم، قرائت قر آن تا عصر ظهور حضرت حجت (عج) مطابق هر یک از قرائات مشهور تجویز شده است و قرائت عاصم به روایت حفص قطعاً یکی از قرائات مشهور است و برای عموم مردم بسیار مهم و قابل توجه است.

## نتيجه

مسئله قرائت قرآن امری تدریجی بوده و سیر تحول و پیدایش ویژهای را پشت سر نهاده است.

مهم ترین عوامل اختلاف قرائات قرآن عبارتاند از: اجتهاد قاریان و اعمال سلیقه شخص؛ ابتـدایی و ساده بودن خط؛ خالی بودن حروف از نقاط؛ فقدان حرکات و علائم؛ نبودن الف در کلمات.

نخستین عامل یاد شده (اجتهاد قاریان) را می توان مهم ترین عامل نام برد. بی تردید غیر از اختلاف لهجه ها، اموری از قبیل تقدیم یا تأخیر یک کلمه و یا زیادی یا نقصان یک واژه یا حرف و یا اختلافات اعرابی نیز مطرح بوده اند.

دلایلی وجود ندارد که قرآن به لغت قریش نازل شده است. ازجمله اینکه اگر قرآن به لهجه قریش نازل شده بود، اختلافنظر در درک واژگان قرآن، مطرح نمی شد. تعصب و التزام برخی از نحویان نسبت به صناعت و فن خود، آنان را وادار کرد که اجتهاد در قرائت را برای کسانی که به لغت و عربیت آشنایی لازم را داشته باشند، جایز بدانند و به صرف اینکه قرانتی مطابق با قواعد عربی باشد، باید به صحت آن ایمان آورند.

رژی بلاشر نیز از پیدایش نظام ویژه ای به عنوان «نظام قرائت عقلی» یاد می کند که می تواند علیه تسلط شدید قرائت روایی به ستیزه برخیزد.

ائمه∆ همواره بر واحد بودن نزول قرآن از سوی خداوند تأکید داشته و با گسترش اختلاف قرائات مبارزه کرده و به قرائت واحد تشویق میکردند. در مورد اینکه قرائت واحد و متداول میان مسلمانان کدام قرائت بوده، در میان عالمان قرآنپژوه، ایده و نظریه یکسانی وجود ندارد، هر چند که علامه معرفت



Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading , Spring and Summer ۲۰۲۱, ۹(۱٦), P: ۱۱۷-۱٤۱
The Personal ijtihad of Reciters [Qurra'] from the Viewpoint of Muslim Scholars and Régis Blachère
MohammadJavad Eskandarloo
Abbas Karimi

قرائت عاصم به روایت حفص را مصداق آن معرفی کرده است.

صحت سندی روایت حفص از عاصم به اثبات نرسیده است، ولی تمام قرائات مشهور، ازجمله قرائات عاصم نزد عموم مردم معتبر است و می توانند از آنها استفاده کنند.



### منابع

- ۱. ترجمه قرآن کریم، رضایی اصفهانی، محمدعلی و همکاران، موسسه تحقیقاتی فرهنگی
   دارالذکر، قم: ۱۳۸۳ش.
  - ٢. ابن أثير، على بن محمد، أسد الغابة في معرفة الصحابة، دارالفكر، بيروت: ١٤٠٩ ق.
    - ٣. ابن جزري، محمد بن محمد، النشر في القرائات العشر، دارالفكر، بيروت: بي تا.
      - ٤. \_\_\_\_، غاية النهاية في طبقات القراء، مكتبة ابن تيميه، قاهره: ١٩٣٢.
      - ٥. ابن حنبل، احمد، مسند احمد بن حنبل، عالم الكتب، بيروت: ١٤١٩.
    - ٦. ابن قتيبه دينوري، احمد بن داود، تأويل مشكل القرآن، دارالتراث، قاهره: ١٣٩٣.
      - ٧. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، دار صادر، بيروت: ١٤١٤ ق.
- ٨. ابوحيان اندلسى، محمد بن يوسف، البحر المحيط، تحقيق: عادل احمد عبد الموجود،
   دارالمعرفة، بيروت: ١٤٢٢.
- ۹. بابایی، علی اکبر و دیگران، روش شناسی تفسیر قرآن، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم:
   ۱۳۸۵.
- ۱۰. بدوی، عبدالرحمن، دایرة المعارف مستشرقان، ترجمه: صالح طباطبایی، انتشارات روزنه، تهران: ۱۳۷۷ ش.
  - ١١. برقى احمد بن محمد، كتاب الرجال، انتشارات دانشگاه تهران، تهران: ١٣٤٢.
- ۱۲. بلاشر، رژی، در آستانه قرآن، ترجمه: محمود رامیار، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، تهران: چاپ ششم، ۱۳۷۸.
  - ١٣. بالاغي، محمد جواد، آلاء الرحمان في تفسير القرآن، بنياد بعثت، قم: ١٤٢٠.
  - ١٤. تسترى، محمدتقى، قاموس الرجال، مؤسسة النشر الاسلامى، تهران: ١٤١٠ ق.
  - ١٥. جوان آراسته، حسين، درسنامه علوم قرآن، دفتر تبليغات اسلامي حوزه علميه، قم: ١٣٧٧.
- ۱٦. حجتی، سید محمدباقر، پژوهشی در تاریخ قرآن کریم، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، تهران: ۱۳۸۳.
- ۱۷. \_\_\_\_ شریفی نسب، حامد، «ارزیابی سندی روایت حفص از قرائت عاصم»، مطالعات قرائت قرآن، شماره ۸، بهار و تابستان ۱۳۹۲.



- ۱۸. خوئى، سيد ابوالقاسم، البيان فى تفسير القرآن، موسسه احياء آثار الامام الخوئى، قم: الاعام الخوئى، قم: الاعام
  - ١٩. ذهبي، شمس الدين، معرفة القراء الكبار، مركز البحوث الاسلاميه، استانبول: ١٤١٦.
    - ۲۰. رامیار، محمود، تاریخ قرآن، امیرکبیر، تهران: ۱۳۲۲.
  - ٢١. زبيدي، سيد محمد مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، دارالفكر، بيروت: ١٤١٤.
- ۲۲. زرقانی، محمد بن عبدالعظیم، مناهل العرفان فی علوم القرآن، دار احیاء التراث العربی، بیروت: بی تا.
  - ۲۳. زركشي، محمد بن عبدالله، البرهان في علوم القرآن، دارالمعرفة، بيروت: ١٤١٠ ق.
- ۲٤. زمخشرى، جار الله محمود بن عمر، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، دارالكتب العربي، بيروت: چاپ سوم، ۱٤٠٧ق.
  - ٢٥. سبحاني، جعفر، مصادر الفقه الاسلامي، دارالأضواء، بيروت: ١٤١٩.
  - ٢٦. سيوطى، جلال الدين، الاتقان في علوم القرآن، دارالفكر، بيروت: ١٤١٦.
  - ٢٧. شوشترى، قاضى نورالله، مجالس المؤمنين، انتشارات اسلامية، تهران: ١٣٧٧.
- ۲۸. صاحب المبانی؛ ابن عطیه، عبدالحق بن غالب، مقدمتان فی علوم القرآن، تصحیح: آرتـور جفری، مکتبة الخانجی، مصر: ۱۹۰۵م.
  - ٢٩. صبحى صالح، محمد، مباحث في علوم القرآن، دار العلم للملايين، بيروت: ١٩٧٢.
    - ٣٠. صفار، محمد بن حسن، بصائر الدرجات، مكتبة آيت الله مرعشي، قم: ١٤٠٤.
- ۳۱. طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، انتشارات ناصر خسرو، تهران: ۱۳۷۱.
  - ٣٢. طبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، دار المعرفة، بيروت: ١٤١٢.
  - ٣٣. طيب، سيد عبدالحسين، اطيب البيان في تفسير القرآن، انتشارات اسلام، تهران: ١٣٧٨.
    - ٣٤. عسقلاني، ابن حجر، تقريب التهذيب، الرشيد، حلب: ١٤٠٦.
- ٣٥. عسكرى، سيد مرتضى، القرآن الكريم و روايات المدرستين، مجمع العلمى الاسلامى تهران: ١٤١٦ق.
- ۳٦. علوی مهر، حسین؛ محمودی، اکبر، «بررسی معیار تشخیص قرائت صحیح قرآن و حجیت آن»، مجله مطالعات قرائت قرآن، دوره ٥، شماره ٨، بهار و تابستان ١٣٩٦.



- ٣٧. فراء، يحيى بن زياد، معانى القرآن، تحقيق: احمد يوسف نجاتى، دارالمصرية للتاليف والترحمه، مصر: ١٤٠٣ ق.
  - ٣٨. فضلى، عبدالهادى، القرائات القرآنية، دارالقلم، بيروت: ١٤٠٥.
  - ٣٩. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، دارالكتب الاسلامية، تهران: ١٣٦٣.
  - ٠٤. مامقاني، عبدالله، تنقيح المقال في احوال الرجال، آل البيت∆، قم: ١٤٢٧.
  - ٤١. معرفت، محمدهادي، التمهيد في علوم القرآن، موسسه النشر الاسلامي، قم: ١٤١٠.
    - ٤٢. \_\_\_\_ تلخيص التمهيد، موسسه النشر الاسلامي، قم: ١٤٢٨.
      - ٤٣. \_\_\_\_ علوم قرآني، موسسه التمهيد، قم: ١٣٧٨.
    - ٤٤. مكارم شيرازى، ناصر، أنوار الاصول، مدرسه امام على بن ابيطالب، قم: ١٤٢٨.



#### References

- 1. The Holy Quran, Translated by Rezaei Esfahani, Muhammad Ali et al., Dar al-Dikr Cultural Research Institute, Qom: ۲۰۰٤.
- Y. Abu Hayyan al-Andalus, Muhammad bin Yusuf, Al-Bahr al-Muhit [A Comprehensive Ocean], Researched by Adil Ahmad Abd al-Mawjud, Dar al-Ma'rifah, Beirut: \\\(\frac{4}{5}\)Y
- \*. Alawi Mehr, Hussein; Mahmoudi, Akbar, "A Study of the Criteria for Distinguishing the Correct Recitation [Qira't] of the Quran and Its Authority", Journal of Quran Recitation Studies, Vol. °, No. ^, Spring & Summer Y. Y.
- £. Askari, Seyyed Murtaza, Al-Quran al-Karim wa Riwayat al-Madrasatayn [The Holy Quran and the Narrations of the Two Major Islamic Schools of Thought], Majma' al-Ilmi al-Islami: ١٤١٦ AH.
- ۰. Asqalani, Ibn Hajar, Taqrib al-Tahzib, Al-Rasheed, Aleppo: ١٤٠٦.
- 7. Babaei, Ali Akbar et al., Methodology of Quranic Interpretation, Research Institute of Hawzeh and University, Qom: Y • 7.
- Y. Badawi, Abdel Rahman, Encyclopedia of Orientalists, Translated by Salih Tabatabai, Rozaneh Publications, Tehran: 1994.
- ۸. Balaghi, Muhammad Javad, Ala' Rahman fi Tafsir al-Quran [The Bounties of God in the Exegesis of Quran], Bi'that Foundation, Qom: ١٤٢٠.
- 9. Barqi Ahmad bin Mouhammad, Kitab al-Rijal [The Book of Biographical Evaluation], University of Tehran Press, Tehran: ١٩٦٣.
- 1. Blachère, Régis, On the Threshold of the Quran, Translated by Mahmoud Ramyar, Islamic Culture Publishing Office, Tehran: 7th Edition, 1999.
- 11. Dhahabi, Shamsuddin, Ma'rifah al-Qurra' al-Kibar [Introduction to Great Reciters], Markaz al-Bohoth al-Islamiyyah, Istanbul: 1517.
- ۱۲. Farra', Yahya bin Ziyad, Ma'ani al-Quran [The Meanings of the Quran], Researched by Ahmad Yusuf Najati, Dar al-Misriyyah li Ta'lif wa al-Tarjumah, Egypt: ١٤٠٢ AH.
- ۱۳. Fazli, Abdul Hadi, Al-Qira'at al-Quraniyyah [Quranic Recitations], Dar al-Qalam, Beirut: ١٤٠٥.
- 15. Hojjati, Seyyed Muhammad Baqir, A Research in the History of the Holy Quran, Daftar Nashr Farhang Islami [Islamic Culture Publishing Office], Tehran: ۲۰۰٤.

#### دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۲ بهار و تابستان ۱۲۰ ص: ۱۱۷–۱۱۱ اجتهاد شخصی قاریان از منظر عالمان مسلمان و رژی بلاشر محمد حداد اسکنداد



محمد جواد اسکندرلو عباس کریمی

> 10 ; Sharifi Nasab, Hamed, "An Evaluation of a Document of Hafs' Narration from Asim's Recitation [Oira't]", Ouran Recitation Studies, No. A. Spring & Summer Y. Y. 17. Ibn al-Jazari, Muhammad ibn Muhammad, Al-Nashr fi al-Oira'at al-Ashr [A Work on the Ten Recitations], Dar al-Fikr, Beirut: n.d. , Ghayah al-Nihayah fi Tabaqat al-Qurra' [The Purpose of the Book of the End of Reciters' Classes], Ibn Taymiyyah Library, Cairo: \957. 14. Ibn Athir, Ali Ibn Muhammad, Usd al-Ghabah fi Ma'refah al-Sahabah [The Lions of 19. Ibn Hanbal, Ahmad, Musnad Ahmad Ibn Hanbal, Alam al-Kutub, Beirut: 1519. Y. Ibn Manzoor, Muhammad bin Mukarram; Lisan al-Arab [Arabic Language / Tongue of 11. Ibn Qutaybah Dinawari, Ahmad bin Dawud, Ta'wil Mushkil al-Quran [Hermeneutic of the Difficult Verses of the Ouran], Dar al-Turath, Cairo: \\"\"\". YY. Javan Arasteh, Hossein, Syllabus Textbook of Quranic Sciences, Daftar Tablighat Islami Hawzah Ilmiyyah Qom, [The Preaching Center of the Qom Seminary], Qom: 199A. Yr. Khoei, Seyyed Abu al-Oasim, Al-Bayan fi Tafsir al-Ouran [A Clarification in the Exegesis of Quran], Muassasah Ihya Athar al-Imam al-Khoei [Institute for the Revival of the Works of Imam Al-Khoeil, Oom: \\\ AH. ۲٤. Kulayni, Muhammad bin Ya'qub, Usul al-Kafi, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: 1912. Yo. Ma'refat, Muhammad Hadi, Al-Tamhid fi Ulum al-Quran [An Introduction to Quranic Sciences], Muassasah al-Nashr al-Islami, Oom: 151. ۲٦. , Quranic Sciences, Muassasah al-Tamhid [Al-Tamhid Institute], Oom: 1999. \_\_\_\_\_, Talkhis Al-Tamhid [An Abridgment of An Introduction], Muassasah al-Nashr al-Islami, Qom: \ \ \ \ \ \ \ \ \ \. YA. Makarem Shirazi, Naser, Anwar al-Usul [The Lights of the Principles of Jurisprudential Sciences], Madrasah Imam Ali Ibn Abi Talib, Oom: \ \ \( \forall \) \\ \\. <sup>19</sup>. Mamqani, Abdullah, Tanqih al-Maqal fi Ahwal al-Rijal [A Purifying Discussion Concerning the Biographical Evaluation], Alul Bayt (A.S), Oom: 157V.

Ramyar, Mahmoud, History of Quran, Amirkabir, Tehran: ۱۹۸۳.



- r'i. Saffar Qomi, Muhammad bin Hassan, Basair al-Darajat [The Cognition of Holy Prophet's (A.S) Family's Positions of Virtues], Edited by Muhsi Kuchebaghi Tabrizi, Ayatullah Mara'shi Najafi Library, Qom: 15.5.
- TY. Sahib al-Mabani; Ibn Atiyyah, Abd al-Haqq ibn Ghalib, Muqaddimatan fi Ulum al-Quran [Two Introductions Concerning the Sciences of the Quran], Edited by Arthur Jeffrey, Matabah Al-Khanji, Egypt: ١٩٥٤.
- <sup>rr</sup>. Shustari, Qazi Noorullah, Majalis al-Mo'menin [The Assemblies of Believers], Intisharat Islamiyyah [Islamic Books Publications], Tehran: 1994.
- ۳٤. Sobhani, Ja'far, Masadir al-Fiqh al-Islami [The Sources of Islamic Jurisprudence], Dar al-Adhwa', Beirut: ۱٤١٩.
- ro. Sobhi Saleh, Muhammad, Mabahith fi Ulum al-Quran [Discussions in Quranic Sciences], Dar El Ilm Lilmalayin, Beirut: ۱۹۷۲.
- <sup>٣٦</sup>. Suyuti, Jalaluddin Abdul Rahman, Al-Itqan fi Uloom al-Quran [A Strengthen in Quranic Sciences], Dar al-Fikr, Beirut: 1517.
- Tabari, Muhammad ibn Jarir, Jame' al-Bayan fi Tafsir al-Quran [A Comprehensive Discussion Concerning the Exegesis of Quran], Dar al-Ma'rifah, Beirut: 1517.
- TA. Tabarsi, Fadl bin Hasan, Majma' al-Bayan fi Tafsir al-Quran [A Collection of Expressions Concerning the Interpretation of Quran], Naser Khosrow Publications, Tehran: 1997.
- rq. Tayyeb, Seyyed Abdul Hussein, Atyab al-Bayan fi Tafsir al-Quran [The Best Expression in the Exegesis of Quran], Intisharat Islam [Islam Publications], Tehran: \qqq.
- Ev. Tustari, Muhammad Taqi, Qamus al-Rijal [Dictionary of Biographical Evaluation], Muassasah al-Nashr al-Islami, Tehran: YEV AH.
- د). Zabidi Ferozabadi, Seyyed Muhammad Murtada, Taj-ul-Arus min Jawahir-ul-Qamus [The Bride's Crown from the Pearls of the Qamus (Dictionary)], Dar al-Fikr, Beirut: المراجعة المراجعة
- EY. Zamakhshari, Jarullah Mahmoud bin Umar, Al-Kashshaf an Haqaiq Ghawamid al-Tanzil [The Discovering the Realities of the Ambiguities of the Revelation], Dar al-Kitab al-Arabi, Beirut: Yrd Edition, YEVY AH.
- ٤٣. Zarkashi, Muhammad bin Abdullah Al-Burhan fi Uloom al-Quran [A Demonstration in Quranic Sciences], Dar al-Ma'rifah, Beirut: ١٤١٠ AH.
- EE. Zurqani, Muhammad Abd al-Azeem, Manahil al-Irfan fi Ulum al-Quran [The Sources of Knowledge in Quranic Sciences], Dar al-Ilya al-Turath al-Arabi, Beirut: n.d.



# The role of the Quran in the Founding Tajweeds science and its goals \*

MohamadAli Rezaee Esfehani'

Heysam boazaar<sup>r</sup>

#### **Abstract**

There are different and, in some cases, conflicting viewpoints concerning the founding of elocution [tajwid]. On the one hand, some consider it as a general art that is not specific to Islam, Quran, and Hadith; On the other hand, Quranic research scholars express it from the teachings of the Ouran, which has a significant effect on the understanding of the meanings of the Ouran as much as possible. Therefore, this article, after examining the viewpoints of thinkers concerning the founders and purposes of the establishing elocution [tajwid], expressing and analyzing the evolution of this science, proving the origin of elocution [tajwid], after revealing the Holy Quran, seeks to answer the fundamental question that what is the direct and indirect role of the Quran in the origin and founding of elocution [tajwid]. The method of this research is analytical-descriptive, which answers the main question by examining the Quranic verses and the sayings of the Infallible Ones [A.S]. The results of the research indicate that the direct role of the Quran in the emergence of elocution [tajwid] are: encouraging to observe calmness in recitation [qira't]; semantic harmony of tartil and elocution [tajwid] in the Quran; elocution [tajwid] as the preface of contemplation in Quranic verses; the right to recite and link it to understanding the meanings of the Quran; and inviting the Qur'an to follow the role-models of the behavioral norms of the Prophet (P). The indirect role of the Ouran, which is achieved by authorizing the hadith and tradition [sunnat] of the Infallible Ones (A.S), are: valuing the teaching and learning of the Quran; emphasis on tartil with a good voice; command to learn recitation [qira't] and elocution [tajwid]; explanation and definition of tartil and elocution [tajwid]. The above factors as an indicator of the effectiveness of the Quran in establishing elocution [tajwid].

**Keywords:** Quran, Role of Quran, Goals of Elocution Tajwid, , History of science.

<sup>\*.</sup> Date of receiving: 15, March, 7.71, Date of approval: 5, July, 7.71.

<sup>\-</sup> Professor of Al-Mustafa international university, rezaee@guransc.com.

Y- PHD Student of Quran and islamic Texts Qom islamic teachings university(Corresponding Author), haithamboozar Y9 Y1 @gmail.com