

# The Position and Function of Different in Recitations (Qira'at) in the Interpretation of "Bayan al-Sa'adah fi Maqamat al-Ibadah (The Explanation of Happiness Concerning the Positions of Worship)" \*

Mina Shamikhi \

Qasem Bostani <sup>1</sup>

Zahra Qasimnejad \*

Amina Omidi <sup>4</sup>

#### **Abstract**

The interpretation of "Bian al-Sa'adah" is one of the most important and complete Shia mystical interpretations, which can be discussed in terms of theological, jurisprudential and social issues despite the mystical approach. The question is, how have mystical interpretations such as the expression of happiness dealt with the science of readings? In other words, the significant issue is whether the science of readings can be related to the mystical approach of the commentator. The current research has evaluated the position and function of the issue of readings in the interpretation of the expression of happiness with the descriptive-analytical method. The results of the research indicate: that the position of recitations in Gonabadi's viewpoint has a significant place compared to his contemporary commentators, in such a way that he has shown special attention to the discussion of recitations and his intellectual origin is the origin of a method with a non-hadith approach. In the discussion of recitations, Gonabadi sometimes prefers famous and sometimes nonfamous recitations in terms of their compatibility with the context of the verses, narrative preferences, and semantic explanation; sometimes he paid attention to both readings and left the judgment between them. The function of readings in the interpretation of this work can be presented around three subjects: a) expansion and development in the meaning of the verse; b) explaining the meaning of the verse; c) clearing the ambiguity of the meaning of the verse. Of course, the commentator's mystical approach has not had any effect on the discussion of readings.

**Keywords:** Recitations (Qira'at), Gonabadi, Tafsir Bayan al-Sa'adah, Function of Recitations (Qira'at), Origin of Recitations (Qira'at).

<sup>\*</sup> Date of receiving: • A July Y.Y., Date of approval: Y March Y.YY.

<sup>1.</sup> Associate Professor and Faculty Member of Theology and Islamic Studies, Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran: m.shamkhi@scu.ac.ir

Y. Associate Professor and Faculty Member of Theology and Islamic Studies, Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran: gh.bostani@scu.ac.ir

T. Associate Professor and Faculty Member of Shiraz University: z\_ghasemi T@yahoo.com

 <sup>(</sup>Corresponding Author), Ph.D. in Quran and Hadith Sciences, Faculty of Theology and Islamic Studies, Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran: omidi<sup>V</sup>·<sup>9</sup>Y@yahoo.com



مقاله علمي \_ پژوهشي

# جايگاه و كاركرد اختلاف قرائات در تفسير «بيان السعادة في مقامات العبادة»\*

# مینا شمخی ٔ و قاسم بستانی ٔ و زهرا قاسمنژاد ٔ و آمنه امیدی ٔ

#### چکیده

تفسیر «بیان السعادة» از مهمترین و کامل ترین تفاسیر عرفانی شیعه است که با وجود رویکرد عرفانی از حیث مسائل کلامی، فقهی و اجتماعی قابل بحث است. سؤال اینکه تفاسیر عرفانی همچون بیان السعادة با دانش قرائات چگونه برخورد کرده اند؟ به عبارتی مسئله قابل توجه این است که آیا دانش قرائات با رویکرد عرفانی مفسر می تواند ارتباطی داشته باشد؟ پژوهش حاضر با روش توصیفی تحلیلی جایگاه و کارکرد مسئلهٔ قرائات را در تفسیر بیان السعادة مورد ارزیابی قرار داده است. نتایج پژوهش بیان می کند: جایگاه قرائات در نزد گنابادی در مقایسه با مفسران هم عصر خویش جایگاهی پژوهش بیان می کند: جایگاه قرائات در نزد گنابادی در مقایسه با مفسران هم عصر خویش جایگاهی خاستگاه فکری ایشان، خاستگاهی روشی با رویکردی غیر حدیثی است. در بحث قرائات، گنابادی گاه به ترجیح قرائت خاستگاهی روشی با رویکردی غیر حدیثی است. در بحث قرائات، گنابادی گاه به ترجیح قرائت گاه هر دو قرائت را مورد توجه قرار داده و داوری میان آنها را رها کرده است. کارکرد قرائات در تفسیر بیان السعادة حول سه محور قابل ارائه می باشد: الف) گسترش و توسعه در معنای آیه؛ ب) تبیین معنای بیان السعادة حول سه محور قابل ارائه می باشد: الف) گسترش و توسعه در معنای آیه؛ ب) تبیین معنای آیه؛ ج) رفع ابهام از معنای آیه. البته رویکرد عرفانی مفسر در بحث قرائات هیچ تأثیری نداشته است.

واژگان كليدى: قرائات، گنابادى، تفسير بيان السعادة، كاركرد قرائات، خاستگاه قرائت.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٠٤/۱۷ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٠/١٢/٢١.

۱. دانشيار و عضو هيئت علمي دانشكده الهيات و معارف اسلامي، دانشگاه شهيد چمران اهواز، اهواز، ايوان؛ (m.shamkhi@scu.ac.ir.).

۲. دانشیار و عضو هیئت علمی دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه شهید چمران اهواز، اهواز، ایران؛ (gh.bostani@scu.ac.ir).

۳. دانشیار و عضو هیئت علمی دانشگاه شیراز؛ (z\_ghasemi ۲۲@yahoo.com).

٤. (نویسنده مسئول) دانش آموخته دکتری علوم قرآن و حدیث، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه شهید چمران اهواز، اهواز، اهواز، اوران (omidi۷۰۹۲@yahoo.com)



#### مقدمه

مسئلهٔ قرائات ازجمله مباحث بسیار مهم قرآن پژوهی است. اهمیت این مسئله به گونهای است که دانشمندان علوم قرآنی و مفسران همواره به این مسئله توجه داشته اند، البته باید افزود این توجه همیشه در یک سیر صعودی قرار نداشته است بلکه در برخی موارد شاهد فراز و نشیبهایی در ارتباط با این موضوع هستیم. از آنجایی که بحث اختلاف قرائتها یکی از مهم ترین قواعد تفسیری دانسته شده است و دستیابی به تفسیری صحیح در گرو رعایت دقیق این قواعد است (رجبی، ۱۳۸۳: ٤؛ رضایی اصفهانی، ۱۳۸۲: ۲۷۶)؛ بنابراین میزان اهمیت این موضوع و پرداختن به آن به خوبی آشکار می شود. روشها و گرایشهای مختلف مفسران مانعی برای فهم و دستیابی به مقصود واقعی خداوند نیست و مسائل مربوط به آن می باشد.

به جهت اهمیت دانش قرانات در تفسیر جای این سؤال باقی است که برخی تفاسیر چون تفسیر بیان السعادة که مفسر با رویکرد عرفانی به تفسیر پرداخته است قرائت چه جایگاهی دارد. آیا دانش قرائت و به ویژه اختلافِ خوانش قاریان در کلمات برای مفسری که با نگاه عرفانی به تفسیر می پردازد، مهم است و نوع نگاه مفسر به خوانش قاریان و اختلافات موجود چگونه است؟ این سؤالات حاکی از این مسأله است که در تفاسیر عرفانی، قرائت آیات چه کارکردی دارد و مفسر بین دانش قرائات و مباحث عرفانی چگونه ارتباط و پیوند برقرار کرده است؟.

برای پاسخ به سؤالات فوق و رسیدن به جواب مسأله از میان تفاسیر عرفانی تفسیر بیان السعادة انتخاب شد تا با مطالعه و بررسی تمام مواردی که مفسر از قرائت و اختلاف خوانش قاریان سخن گفته است بتوان رویکرد و جایگاه و کارکرد دانش قرائات در این تفسیر عرفانی را ارزیابی کرد.

علت انتخاب تفسیر بیان السعادة در بین سایر تفاسیر عرفانی از آن جهت است که گنابادی، در مقایسه با دیگر مفسران هم عصر خویش توجه ویژه ای به قرائات داشته است. همچنین با توجه به اینکه پژوهش قابل توجهی پیرامون تفسیر گنابادی صورت نگرفته، لازم است به بررسی و تبیین یکی از قواعد تفسیری در بیان السعادة پرداخته شود تا زمینه ساز دیگر پژوهش ها شود، از طرفی باید افزود از آنجایی که غالب تفاسیر عرفانی متعلق به اهل سنّت هستند و تفسیر مذکور از مهم ترین تفاسیر عرفانی شیعه است ضروری می نماید به بررسی این مهم پرداخته شود. از از این رو پژوهش حاضر به روش توصیفی – تحلیلی ضمن معرفی تفسیر بیان السعادة به واکاوی و تبیین مسئلهٔ قرائت نزد مفسر پرداخته تا توصیفی – تحلیلی ضمن معرفی تفسیر بیان السعادة به واکاوی و تبیین مسئلهٔ قرائت نزد مفسر پرداخته تا



با بررسی هریک از قرائات ذکر شده در تفسیر ایشان، به بررسی و معرفی جایگاه و کارکرد این موضوع در نزد مفسر دست یابد. باید اذعان داشت زمانی که صحبت از جایگاه و کارکرد قرائات می شود، قاعدتا با دو عنوان الف: جایگاه؛ ب: کارکرد رو به رو هستیم. در واقع منظور از جایگاه قرائت، میزان توجه مفسر به قرائت، ترجیح قرائت، مرجحات قرائی، مصادر قرائت، خاستگاه قرائت، فراوانی قرائت و ...در نزد مفسر می باشد و زمانی که صحبت از کارکرد می شود منظور تاثیر و کارکردی است که قرائت بر تفسیر آیه می گذارد و در نهایت مفسر به آن اشاره کرده است.

تقسیر بیان السعادة از تفاسیر عرفانی میباشد، در ارتباط با تفاسیر عرفانی پژوهشهای متعدد صورت گرفته است، باید توجه داشت که تفسیر بیان السعادة اگرچه تنها تفسیر عرفانی کامل شیعه است؛ اما پژوهشی مستقل با این عنوان صورت نگرفته است. تنها مقالهای که در ارتباط با تفسیر مذکور نوشته شده است مقالهٔ «روش شناسی تفسیر بیان السعادة» نوشتهٔ قدرت الله خیاطیان و سمیه خادمی میباشد. از سایر نگارشات پیرامون تفسیر بیان السعادة میتوان از پایان نامهای با موضوع پژوهشی در روش شناسی و مبانی تفسیر بیانالسعاده فی مقامات العبادة از آقای آقایی در سال ۱۳۹۲ و «نقد و بررسی مبانی و رویکرد سلطان محمد گنابادی در تفسیر بیان السعادة فی مقامات العبادة» به قلم علی غفارزاده در سال ۱۳۹۰نام برد.

در هریک از مقالات فوق بیشتر به جنبه عرفانی تفسیر پرداخته شده است؛ اما بحث دانش قرائات و اختلاف قاریان مورد توجه نویسندگان نبوده است

## الف. زیستنامه و مفهومشناسی

بخش اول این مقاله ابتدا گذری به زندگی نامه مؤلف و شناخت کتاب «بیان السعادة» خواهد داشت و سیس به شاخت مفهومی قرائت می پردازد.

#### ١. زيستنامه مؤلف

محمد گنابادی مشهور به سلطان علی شاه (۱۲۵۱–۱۳۲۷ قمری)، مؤلف تفسیر بیان السعادة از تفسیر مهم عرفانی شیعه و به زبان عربی است (همایونی، ۱۳۵۵: ۲۱۲). وی در ۲۸ جمادی الثانی سال ۱۲۵۱ هجری قمری، در گناباد خراسان متولد شد و برای تحصیلات به حوزههای درسی مشهد و نجف اشرف رفت؛ ایشان فقه و اصول را نزد شیخ محمد انصاری و حکمت متعالیه و حکمت اشراق را نزد حاج ملاهادی سبزواری فراگرفت (تابنده، ۱۳۸۶: ۳۲؛ گنابادی، ۱۱۶۰۸: ۲۰/۱). توجه به تفسیر



قرآن نزد گنابادی از اهمیت ویژهای برخوردار است. «شایسته ترین چیزها، بعد از خدمت کردن به علما و اهل بیت، تفکر و تأمل در قرآن است» (گنابادی، ۲۰۱۸). مهم ترین بعد قابل توجه در تفسیر گنابادی، توجه به اهل بیت اوره است به گونهای که معتقد است اکثر آیات در ارتباط با اهل بیت است که مفسر به (همان: ۲۰۱۱). از جمله ویژگی هایی که برای تفسیر گنابادی قابل ذکر است این است که مفسر به جمع و تطبیق اخبار مختلف، تفسیر آیات و عدم رد حدیث پرداخته است. گنابادی در ارتباط با علت نامگذاری تفسیر خود به بیان السعادة نوشته است: «از آغاز جوانی نسبت به مطالعه و...با نشاط بودم و خداوند مرا موفق ساخت، گاهی اوقات لطانفی برای من آشکار می شد که آن را در هیچ کتابی ندیده و از هیچ کسی نشنیده بودم بنابراین تصمیم گرفتم آنها را دراوراقی نوشته و تفسیرگونه ارائه دهم و سزاوار است آن را بیان السعادة فی مقامات العبادة نامگذاری کنم» (تابنده، ۱۳۸۶: ۹۰). از جمله کتابهایی که گنابادی در تفسیر خویش از آنها استفاده کرده می توان کتاب اصول کافی، وسایل الشیعه، نورالثقلین و...نام برد. گنابادی علاوه بر بیان السعادة صاحب تالیفات دیگری از جمله: سعادت نامه، مجمع السعادات، تفسیر قرآن به نام بیان السعادة، ولایت نامه، بشارة المؤمنین تنبیة الصائمین بوده است (همان: ۳۲).

## ٢. تفسير بيان السعادة

تفسیر بیان السعادة به زبان عربی و از تفاسیر عرفانی شیعه تألیف محمد گنابادی می باشد. اگرچه روح و دیدگاه کلی حاکم بر تفسیر بیان السعادة جنبهٔ عرفانی آن است اما باید دقت داشت که علاوه بر جنبهٔ عرفانی، شامل جنبههای ادبی، کلامی، روایی و..می باشد. بیان السعادة، متضمن مباحث ادبی نیز هست و در آن، ضمن تفسیر، نکات ادبی آیات و ترکیب لغات به تناسب موضوع مطرح شده است. برای مثال، در وجوه محتمل معانی حروف آغازین برخی سوره ها، مثل «الم» در بقره، بحثهای مفصلی آورده است، از دیگر ویژگیهای این تفسیر، آن است که مؤلف آن با وجود اعتقاد به اینکه جمع آوری آیات به ترتیب نزول آنها صورت نگرفته، چون معتقد به ارتباط معنوی میان آنها بوده، باتوجه به ترتیب موجود میان آیها بوده، باتوجه به ترتیب موجود میان آیها و کلمات، به بیان ارتباط معنوی میان آنها پرداخته است (علوی مهر، ۱۳۸۷). شیوهٔ تفسیری مفسر به اینگونه است که در ابتدا بعد از ذکر هر سوره به بیان فضیلت سورهها، مکی و مدنی، فضیلت و ثواب آنها پرداخته و در ادامه به بحث قرائات و دیگر مباحث مهم مورد نظر مکی و مدنی، فضیلت و ثواب آنها پرداخته و در ادامه به بحث قرائات و دیگر مباحث مهم مورد نظر بنابراین به بررسی این موضوع در تفسیر مذکور پرداخته خواهد شد.



## ٣. مفهومشناسي قرائت

واژه «قرائات» جمع «قراءة» است. «قراءة» مصدر سماعی فعل «قرأ» است. در لسان العرب ماده «قرأ» معنای جمع و اجتماع را در بردارد (ابن منظور، ۲۰۰۵، ماده قرء). قرأ يقرأ قراءة و قرآناً به معنای خواندن و تلاوت کردن است. تلاوت کننده قارئ است که جمع آن قرّاء است (زبيدی، ۱۶۱۶، ماده قرء). ابن اثير می نويسد: «تکرر ذکر القراءة والاقتراء والقارئ والقرآن، والأصل فی هذا اللفظ الجمع، وکل شئ جمعته فقد قرأته» (ابن اثیر، ۱۳۸۳، ماده قرء). بنابراین معنای «قرأت القرآن» «لفظت به مجموعاً» است (ابن منظور، ۲۰۰۵، ماده قرء). ابن قیم دو فعل «قری یقری» و «قرء یقرأ» را متف اوت دانسته و می گوید: فعل «قری یقری» معتل و به معنای جمع و اجتماع است ولی فعل «قرء یقرأ» از باب همزه به معنای ظاهر شدن و خروج به وجه معین و مشخص است (ابن قیم الجوزیه، ۱۶۱۵، ۱۳۵۰). راغب معنای پیوستن حروف و کلمات به یکدیگر می داند (راغب اصفهانی، ۱۶۱۲، ماده قرء).

«قرائات»، جمع «قرائت» و ساختار جمعی این کلمه حاکی از تنوع و اختلاف قرائت است. دانشمندان و علمای علم قرائت در تعریف اصطلاحی این واژه اختلاف نظر دارند. بدرالدین زرکشی در تعریف قرائات چنین آورده است: قرائات عبارت از اختلاف مربوط به «الفاظ» و «عبارات» وحی که این اختلاف در ارتباط با حروف و کلمات قرآن و کیفیت آنها از قبیل تخفیف و تشدید و امثال آن از سوی قرّاء نقل شده است (زرکشی، ۱٤۱۰ (۳۸/۱).

تعریف زرکشی از قرائات یک تعریف جامع و مانع نیست؛ زیرا در این تعریف به نقل و روایت که در قرائت اصل است، اشارهای نشده است. همچنین به اختلاف در اعراب و لغت و حذف و اثبات اشارهای نکرده است.

اما دمیاطی، برخلاف زرکشی، قرائات را منحصر در واژهها و الفاظ اختلافی نمی داند بلکه اظهار می دارد: قرائات عبارت است از علمی که از رهگذر آن، اتفاق نظر و یا اختلاف ناقلان کتاب خدا دربارهٔی حذف و اثبات، حرکت و سکون، فصل و وصل حروف و کلمات و نظیر آن از قبیل: کیفیت تلفظ و ابدال و غیره از طریق سماع و شنیدن قابل شناسایی باشد (دمیاطی، ۲۰۷۷: ۵).

ابن جزری نیز مانند دمیاطی، سماع را در تعریف قرائات گنجانده و می گوید: قرائات، عبارت از علم به کیفیت ادای کلمات قرآن و اختلاف این کیفیت است. اختلافی که به ناقبل و راوی آن منسوب است (ابن جزری، ۱۳۰۵: ۳)، سالم محیسن نیز با الهام از سخن ابن جزری در تعریف قرائات می گوید: «علم بکیفیات أداء کلمات القرآن الکریم واختلاف ها من تخفیف و تشدید و اختلاف ألفاظ الوحی فی الحروف بعزو ناقله» (سالم محیسن، ۱۶۱۷: ۲۵).



# ب. ميزان فراواني قرائات در تفسير بيان السعادة

قرائات قرآن کو پیم از مباحث حنحالی در تاریخ قرآن و مربوط به بعد از رسول اکرم $\alpha$  است، اگر چه جمع قرآن در زمان عثمان تلاش برای از بینبردن اختلاف قرائات بود اما توحید مصاحف نتوانست به این اتحاد جامه عمل بیوشاند بنابراین در اواخر قرن اول و اوایل قرن دوم علم قرائات شکل گرفت (قاسم نژاد و جدادی، ۱۳۹۸، س۷، ش۱۲، ص۲۸۰). نیز علمای علوم قرآنی دسته بندی های متف اوتی را برای قرائات عنوان کردهاند درنتیجه صحبت کردن از یک تقسیمنهایی در دستهبندی قرائات کاری دشوار است. به عنوان مثال سيوطى معتقد است قرائات به دو دستهٔ صحيح و شاذ تقسيم مي شوند (سيوطي، ١٣٨٠: ٢٥٣/٢). اين در حالي است كه زرقاني معتقد است قرائات به چهار دســـــــــهٔ صـــحيح، شاذ، متواتر و آحاد قابل تقسيم است (زرقاني، ١٣٨٥: ٤٦٨). ميزان فراواني تفسير بيان السعادة در بخش کارکرد قرائات بهگونهای است که اگرچه گنابادی، توحه ویژهای به قرائات و بهویژه قرائت مشهور و متداول داشته است؛ اما مشاهده می شود که ایشان در برگزیدن و یا ترحیح قرائتی بر قرائت دیگر، گاه هر دو قرائت را ذکر کرده است و ترجیحی میان آنها قائل نشده و گاهی قرائت غیر مشهور را مورد توجه خود قرار داده. این نگاه مفسر نشانگر این است که هدف وی در گزینش قرائات، رسیدن به معنا، مقصود اصلی و سریع آیه بوده و نوع نگاه ایشان به قرائات بهگونهای است که بتواند مفاهیم و مدالیل آیات را روشنگرانه تبیین کند، لذا اگرچه قرانات مشهور را مورد توجه قرار داده است اما در مواقعی که قرائت غیر مشهور موجب فهم بهتر و سریعتر آیه بوده است یا هر دو قرائـت را برگزیـده و یـا قرائـت غیـر مشهور را موردتأیید خود قرار داده است که در ادامه به بررسی هریک از آنها در خلال آیات برداخته شده است.

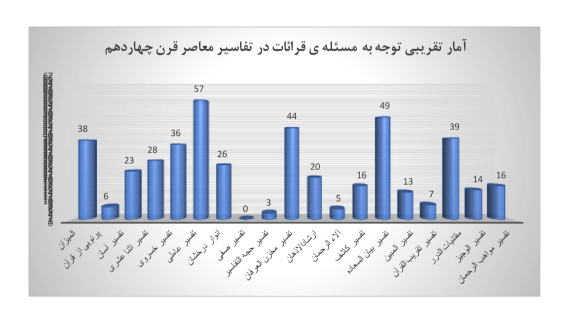
گنابادی در مقایسه با مفسران همعصر خویش، در این زمینه به خوبی عمل کرده است. بررسی های صورت گرفته حاکی از آن است که میزان توجه به قرائات در بین مفسران همعصر وی در بخش کارکرد قرائات، تقریبا حدود شصتوهفت مورد بوده است و تفسیر بیان السعادة بیش از چهلونه مورد آن را مورد توجه و ارزیابی قرار داده است.

جدول زیر بیان کنندهٔ فراوانی قرائات در سه بخش قرائت مشهور، غیر مشهور و گزارش هر دو قرائت در برخورد با اختلاف قرائات موجود در آیات است.

Mina Shamikhi et al



نمودار زير بيانكنندهٔ ميزان اهميت مسئلهٔ قرائت در نزد مفسر نسبت به همعصران خويش است.





## ج. خاستگاه بحث قرائت در تفسیر گنابادی

منشأ پیدایش یک مسئله را خاستگاه می نامند و در بحث قرائات خاستگاه به دو دسته فکری و روشی تقسیم می شود (مرتضوی و طیب حسینی، ۱۳۹۸: ۳۱). تعریفی که برای خاستگاه فکری می توان در نظر گرفت این است که هر گاه مفسر آراء قرائی خود را در جهت فکری خویش به کار گیرد می توان خاستگاه قرائی وی را خاستگاهی فکری دانست. این خاستگاه می تواند ادبی، عرفانی، تربیتی، اجتهادی و...باشد. خاستگاه روشی بسته به جایگاه قرائات و اهمیت بحث قرائات در نزد مفسر دارد. به عبارتی دیگر اهتمام به طراحی و بررسی قرائات مختلف را می توان خاستگاه روشی دانست (اسعدی و همکاران، ۱۳۹۲: ۲۲۶/۲). خاستگاه قرائات در نزد گنابادی خاستگاهی روشی است به گونهای که مفسر بعد از ذکر آیات و تبیین معانی آیات به قرائات موجود در آیه نیز اشاره می کند، مانند روشی که صاحب مجمع البیان در ارائهٔ مباحث تفسیری خود دارد. بررسی اختلاف قرائات در نزد مفسر نشانگر جبت رویکرد عرفانی خود به کارنگرفته بلکه با توجه به اهمیت و جایگاه علم قرائات به بیان اختلاف قرائات در خلال آیات دست زده است. به عراحی و ارائهٔ قرائات در نفسیر آیات به بیان اختلاف قرائات دست زده است. به عرائی اگر گنابادی در تفسیر آیات به بحث قرائت توجه داشته است از این جهت است که توجه به قرائت صحیح را لازمه تفسیر می داند بدون آنکه بخواهد با توجه به است از این جهت است که توجه به قرائت صحیح را لازمه تفسیر می داند بدون آنکه بخواهد با توجه به احتیار قرائت آراء خود را به قرآن تحمیل کند.

# د. مصادر قرائت در تفسیر بیان السعادة

گنابادی در تفسیر بیان السعادة به منبع قرائی اشاره نکرده است اما از آنچه در بیان قرائت و معانی وجوه قرائی ذکر کرده است می توان به منابع او پی برد در بیشتر موارد وی از تفسیر مجمع البیان استفاده کرده است به عنوان نمونه در بیان قرائت آیه ۱۱۹ سوره بقره آنچه نقل می کند هماهنگ با تفسیر مجمع البیان است. هرچند از دیگر تفاسیر مانند تفسیر طبری هم بهره گرفته است و آراء او شبیه به سخنان طبری است. وی سیاق آیات را یکی از مؤیدات یک وجه از وجوه قرائت می داند و در تبیین وجوه قرائی در بیشتر موارد هماهنگی با سیاق را دلیل ترجیح یک وجه قرائی می داند. در برخی موارد منابع منابع منابع و گفتار او شبیه سخن ابن زنجله است (ابن زنجله، ۱۶۰۲).



## هـ. كاركرد قرائات در تفسير بيان السعادة

همانگونه که ذکر شد قرائات ازجمله مباحث بسیار مهم و قابل توجه در نزد علمای علوم قرآنی و مفسران بوده است. تعدد قرائات و وجوه متخلف قرائی یک واژه، مسئلهای غیر قابل انکار بوده که از عصر صحابه شروع و در دورههای بعد گسترش چشمگیری داشته است. اهمیت و تأثیر غیر قابل انکار قرائات در برداشتهای قرآنی و تفسیری، دانشمندان و مفسران را بر آن داشته تا کم و بیش به این موضوع توجه نشان دهند و درنتیجه، در کتب خود این موضوع را مورد ارزیابی و بررسی قرار دهند.

کارکرد قرائت را می توان حول سه محور و شاخصه ارزیابی و تبیین کرد. ۱ ـ گسترش در معنای آیه؛ ۲ ـ تبیین معنای آیه؛ ۳ ـ رفع ابهام از معنای آیه می باشد که در ادامه به تفکیک هریک از سه کارکرد، در تفسیر بیان السعادة پرداخته شده است.

## ۱. گسترش در معنای آیه

کارکرد برخی قرائتها به گونهای است که معنای آیه را توسعه می دهند تا آیه بیش از یک معنا پیدا کند. نمونههای زیر کارکرد این مهم را تبیین می کند.

۱-۱. ۱-۱. اإِنَّا أَرْسَلْنَاك بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَ نَذِيرًا وَ لَا تُسْلُ عَنْ أَصحابِ الجَحِيم (بقره: ۱۱۹)

عاصم، ابوعمرو، ابن کثیر، ابن عامر، حمزه و کسایی (لَا تُسْلُ) با تاء و لام مضموم و نافع (لَا تَسـأل) به فتح تاء و سکون لام قرائت کرده اند (دانی، ۱۳۲۲، ص ۲۷). قرائت مشهور (لَا تُسْلُ) به رفع تاء و لام است (ابن جزری، بی تا، ۲۲۱/۲).

گنابادی ضمن اشاره به اختلاف قرائت موجود در آیه، به بررسی هریک از وجوه قرائی می پردازد و در نهایت هر دو وجه قرائی را مورد توجه خود قرار می دهد. این مسئله نشان دهندهٔ این است که خاستگاه مفسر برخواسته از روش تفسیری وی است که مسئلهٔ قرائات را از مسائل مهم تفسیری دانسته و به آن توجه نشان داده است. قرائت به وجه (لا تُسئلُ) به دو معنا می باشد: 1 بشیر و نذیر بودن پیامبر 2 که جمله، جملهای حالیه است 2 جملهای استینافیه است و منقطع از جملات قبل؛ قرائت به وجه (لَا تَسئلُ) به معنای 1 نهی از سوال کردن 2 عظمت، سختی و بزرگی عذاب جهنمیان است (گنابادی، 3 بر این آیه بر این است که تو تنها بشارت دهنده و بیم دهنده هستی و هنگامی که به مسئولیت خود عمل نموده ای پس در برابر لجاجت کفار هیچ مسئولیتی نداری. قرائت به وجه غیر مشهور، مضارع معلوم می باشد و معنای آیه این است که ای پیامبر سختی و بزرگی عذاب جهنمیان به گونه ای است که قابل می باشد و معنای آیه این است که ای پیامبر سختی و بزرگی عذاب جهنمیان به گونه ای است که قابل



بیان نیست و از آنان چیزی نپرس. قرائت به وجه دوم (لا تَسأل) باعث گسترش و توسعه در معنای آیه شده است و معنای کلی این است که ای پیامبر $\alpha$  تو تنها بشارت دهنده و بیم دهنده هستی و برای کافران عذاب دردناک و سختی است که قابل وصف و پرسش نیست.

قابل توجه است که بررسی هر دو وجه قرائی و معنای هر دو وجه در اینجا به این دلیل است که گنابادی بدون اشاره به روایت اهلسنت و قرائت نافع می خواهد شبههای که قرائت غیر مشهور دارد را با بیان معنای آیه رفع نماید. برخی قرائت نافع از آیه را «ولا تسأل» نهی پیامبر از سوالی می دانند که ایشان فرمودند: «لیت شعری ما فعل ابوای» و این آیه در رد این سخن پیامبر نازل شد یعنی از اهل جهنم سوال نکن که به صورت غیر مستقیم اشاره به جهنمی بودن پدر و مادر پیامبر دارد. روایات مربوط به این مسأله در تفسیر طبری با طرق مختلف نقل شده است (طبری، ۱٤۱۲: ۱۰/۱۱). گنابادی به اصل مسأله در دیگر تفاسیر به ویژه تفاسیر اهل سنّت اشاره ای نکرده اما این که هر دو وجه معانی را ذکر کرده است حکایت از دفع شبهه توسط گنابادی دارد.

١-ـ ٦. Πوَ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ وَ أَمْنًا وَ اتخِّذُواْ مِن مَّقَامٍ إِبْرَاهِمَ مُصَلِيٍّ وَ عَهِـدْنَا إِلــىَ إِبْرَاهِمَ وَ إِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّرَا بَيتى لِلطَّائِفِينَ وَ الْعَاكِفِينَ وَ الرُّكع السُّجُودΟ (بقره: ١٢٥)

فعل (وَ اتخِّذُواْ) به دو وجه قرائت شده است برخی آن را به امر یعنی (وَ اتخِذُواْ) و برخی ماضی (وَ اتخِذُواْ) قرائت کرده اند. قرائت مشهور آیه (وَ اتخِذُواْ) به صیغهٔ امر است (دانی، ۱۳۲۲: ۲۷؛ بن مجاهد، ۱۶: ۱۷۰). عاصم، ابوعمرو، ابن کثیر، حمزه و کسایی (وَ اتخِذُواْ) نافع و ابن عامر (وَ اتخِذُواْ) قرائت کرده اند (دانی، ۱۳۲۲: ۷۸).

توجه گنابادی در برخورد با اختلاف قرائت، ترجیح قرائت مشهور بر قرائت غیر مشهور است، به گونه ای که با ذکر وجوه معنایی حاصل از هریک از قرائات در نهایتاً توجه خود را به قرائت مشهور متمرکز می کند. قرائت واژه (وَ اتخِذُواْ)، به معنای الزام و امری بودن آن است و عطف به جملهٔ Πیابنی اِسْرَ ءِیلَ اذْکرُواْ نِعْمَتیِ الَّتیِ أَنْعَمْتُ عَلَیکمُ وَ أَنیّ فَضَّلْتُکم عَلیَ الْعَالَمِین (بقره، ۱۲۷) می باشد، نیز به لحاظ معنوی می تواند عطف بر جملهٔ Πوَ إِذْ جَعَلْنا الْبَیتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ وَ أَمْنَا (بقره، ۱۲۵)، باشد زیرا به معنای (ثوبوا و التخذوا) است؛ معنای آیه طبق قرائت به (وَ اتخِذُواْ)، این چنین است که، به سوی خانه خدا برگردید و برای خدا حج گذارید (گنابادی، ۱۹۲۸، ۱۵۲۱). قرائت (وَ اتخِذُواْ)، به معنای امر حج بگذارید و نماز بخوانید) و قرائت (وَ اتخَذُواْ) جمله ای خبریه (خبر از فرزندان ابراهیم است که حج گذاردند و محل دعایی برای خود انتخاب کردند) است. به عبارتی، دیگران را از اینگونه اطاعت خبر می دهد (وَ اتخَذُواْ)، که آن را اطاعت کنند و اجرا کنند (وَ اتخِذُواْ). قرائت به وجه خبری شده است. محتوای آیه سازگار است و باعث توسعه و گسترش در معنای آیه به وجه خبری شده است.



قرائت به وجه ماضی و گسترش در معنای آیه (جدول ۱)

| ماضى                                                                                                                    | ماضي (اطلاعتكنندگان: پيروان                                | ماضي (فاعل خداوند)                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| عَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِمَ وَ إِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّرا بَيتِي<br>لِلطَّانِفِينَ وَ الْعَاكِفِينَ وَ الرُّكعِ السُّجُود | ابراهيم ٧<br>وَ اتخَذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّ | وَ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ<br>وَ أَمْنًا |

قرائت به وجه امر (حدول ۲)

| Ī | خبريه                                                           | امر (انشائیه)                                   | خبريه                                           |
|---|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ĺ | عَهِدْنَا إِلَىَ إِبْرَاهِمَ وَ إِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّرَا بَيتي | وَ اتَخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّى | وَ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ |
|   | لِلطَّانفِينَ وَ الْعَاكفِينَ وَ الرُّكعِ السُّجُود             |                                                 | وَ أَمْنًا                                      |

٦-١. اليَسَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَ الْمَيسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ إِثْمُهُمَا أَكبر مِن نَّفْدِهِمَا وَ يَسَلُونَكَ مَا ذَا ينفِقُونَ قُل الْعَفْوَ كَذَالِكَ يَبَينِ اللَّهُ لَكُمُ الاَيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَرُونِ ٥ (بقره: ٢١٩).

اختلاف در واژهٔ (کبیر) می باشد، عدهٔ آن را (کبیر) و عدهای دیگر (کثیر) قرائت کردهاند. آنچه به عنوان قرائت مشهور از آن یاد کردهاند (کبیر) است (ابن مجاهد، ۱۶۰: ۱۸۲). حمره و کسایی آن را (کثیر) قرائت کردهاند (سالم محیسن، ۱٤۱۷: ۱٤۱۷). با توجه به جملهٔ (إِثْمُهُمَا أَکبر) قرائت واژهٔ (کبیر) را می توان مورد توجه قرار داد و این را دال بر ترجیح قرائت (کبیر) بر قرائت (کثیر) دانست. همنشینی کلمات (اکبر و اثم) در ادامهٔ آیه تایید بر قرائت (کبیر) است (مکی بن ابی طالب، ۱٤۰٤: ۲۹۱/۱).

قرائت واژهٔ (کبیر) به دو وجه (کثیر و کبیر)، صاحب بیان السعادة را بر آن داشته تا علاوه بر ذکر اختلاف قرائت موجود در آیه به بیان معنای دقیق قرائت به وجه مشهور بپردازد و جهت برگزیدن قرائت به وجه مشهور دلیل خود را نیز ارائه دهد. وازهٔ (کبیر) به صورت (کثیر) قرائت شده است کسانی که واژه را با (ثاء) قرائت کرده اند بر این معتقدند که واژهٔ (اثم و ذنب) هر دو به یک معنا است و نیز برخی معتقدند از این آیه حرمت برنمی آید زیرا حرمت در جایی است که منفعت در آن نباشد و در خمر ضرری است که این ضرر بیشتر از منفعتش است؛ اما در مقابل این دسته از افراد باید گفت (اثم) به معنای گناه است مانند جایی که خداوند می فرماید: او مَنْ یشْرِک بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَری إِثْماً عَظِیما (نساء: ۷۶)، و اگر حرام نیست چگونه مرتکب آن گناه کار است؟ آنچه از این اختلاف قرائت یاد می شود این است که مصرف شراب گناهی بزرگ است (گنابادی، ۱۹۳۸). می توان گفت: هر دو قرائت ناظر بر بزرگی و عظمت گناه خمر و میسر است و قرائت مشهور (کبیر) نیز این معنا را به صراحت می رساند. اگرچه قرائت به وجه کثیر نیز ناظر به گناه است و گستردگی در معنای آیه را به دنبال دارد اما



رویکرد غالب مفسران در تفسیر این آیه ترجیح قرائت مشهور کبیر است؛ لازم به ذکر است تمامی مفسران بر این نظر اتفاق دارند که این اختلاف نه تنها تضادی را در معنای آیه ایجاد نکرده است بلکه باعث گستردگی و توسعه در معنای آیه شده است؛ بنابراین تأکید بر حرمت شراب دو علت است: ۱-گناه کبیرهبودن آن ۲-کثرت گناهان برای کسی که این عمل را مرتکب می شود. برخی از منابع احتجاج قرائی در معنای اینگونه بیان کرده اند که قرائت (کثیر)، در برگیرندهٔ معنای (کثرت و کبر) می باشد و نسبت به قرائت کبیر ارجحیت دارد (مکی بن ابی طالب، ۲۰۱۵؛ ابن زنجله، ۱۲۰۲؛ ابن زنجله، ۱۲۰۲).

١٤. Πسَلَامٌ عَلَى إِنْ ياسِين Ο (صافات: ١٣٠) (درود بر پيروان الياس).

در قرائت (الْياسِين) اختلاف شده است. برخى آن را باكسر همزه (إِلْياسِين) و برخى با مد همزه (إلىياسين) خوانده اند. قرائت مشهور باكسر همزه (إِلْياسِين) است (ابن مجاهد، ١٤٤٠: ١٥٢). ابن عامر، نافع، ورش، يعقوب، قرائت با همزه، (آلياسين) خوانده اند و برخى ديگر به كسر همزه (إلياسين) قرائت كرده اند (ابن خالويه، ١٤٢١: ٢٢٧).

مفسر قرائت غیر مشهور را بر قرائت مشهور ترجیح می دهد و برای اثبات نظر و دیدگاه خویش از مرجحات روایی استفاده می کند. نافع، ابن عامر، یعقوب و زید (الیاسین) را با مد (الیاسین) قرائت کرده اند؛ روایات وارده در ارتباط با این قرائت بیانگر ترجیح قرائت غیر مشهور (الیاسین) می باشد، چنان چه از امام صادق  $\gamma$ ، نقل شده، منظور از یاسین، رسول خدا $\alpha$  و (الیاسین) ما هستیم و آن را با مد قرائت کرده است (گنابادی، ۱۱۶۰۸ تا ۲/۳۳). بهره گیری از قرائت غیر مشهور عاملی برای توسعه و گسترش در معنای آیه شده است.

درنتیجه باید گفت: جایگاه قرائات در نزد مفسر بیان السعادة، جایگاهی بسیار ارزشمند و قابل توجه بوده است، بهگونهای که مفسر، به بهرهگیری از قرائت مشهور، غیر مشهور و ترجیح هر دو قرائت در بیان آراء تفسیری خود دست زده است. در ارتباط با کارکرد قرائات در تفسیر بیان السعادة نیز باید گفت: از جمله کارکردهای قرائت در بیان السعادة گسترش و توسعه در معنای آیات می باشد که مفسر ضمن اشاره به اختلاف قرائت موجود در آیه، قرائتی را ترجیح می دهد که به فهم مطلوب آیه دست یابد خواه این فهم به وسیلهٔ قرائت مشهور باشد، خواه قرائت غیر مشهور و یا ترجیح هر دو قرائت.

مجموعه آیات تاثیرگذار در حوزهٔ گسترش در معنای آیات در تفسیر گنابادی به بیستوسه مورد میرسد، که تبیین هریک از حوصله بحث خارج است. جدول زیر بیانگر قرائات مورد توجه این حوزه در تفسیر بیان السعادة می باشد.

١. Пوَ إِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْثُكُمْ مِّن كِتَابٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدَّقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَ لَتَنصُرُنَهُ قَالَ ءَ أَقْرَرُتُمْ وَ أَخَذْتُمْ عَلَى ءَالِكُمْ إِصْرِى قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وَ أَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّهِدِينَ O (آل عمران\٨١)؛ آوَ مِنْ ءَايَاتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اخْتِلَاثُ أَلْسِينَكُمْ وَ أَلْوَالِكُمْ إِنَّ فَى ذَالِكَ لاَيَاتٍ للمُعلِينِ O (روم/٢٢).



| بقره / ٩ ٥ ٢ | اسراء/۹۳ | انعام/٥٠١ | صافات/۱۳۰ | بقره/۲۱۹  | بقره /۲۱۰   | <b>ب</b> قره / <b>٩</b> | بقره /۱۰  |
|--------------|----------|-----------|-----------|-----------|-------------|-------------------------|-----------|
| اسراء/١٦     | رعد/٣    | مائده/٦   | ساء/٤     | همزه/۲    | بقره/۹۰     | مومنون/۱۱۰              | اعراف/۱۱۳ |
|              | حدید/۱۸  | روم/۲۲    | بقره/۱۱۹  | بقره/٥ ١٢ | آل عمران/۸۱ | انعام/۱۳۷               | کهف/٤٤    |

## ۲. تبيين معناي آيه

کارکرد قرائات مختلف گاه به گونهای است که معنای آیه را توضیح و تبیین میکند و به عبارتی آیه را از حالت اغماض خارج میکند. نمونه های این مهم به شرح زیر است:

١-٢. 用لتَّقُومِنُواْ باللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُعَرِّرُوهُ وَ تُوَقِّرُوهُ وَ تُسَبِّحُوهُ بُكرَةً وَ أَصِيلا (فتح: ٩)

(تا به خدا و فرستادهاش ایمان آورید و او را یاری کنید و ارجش نهید، و [خدا] را بامدادان و شامگاهان به یاکی بستایید).

افعال (لَّتُوْمِنُواْ، تُعَرِّرُوهُ، تُوقِرُّوهُ وَ تُسَبِّحُوهُ) به دو وجه غائب و مخاطب خوانده شده است. قرائت مشهور (لَّتُوْمِنُواْ، تُعَرِّرُوهُ، تُوقِرُّوهُ وَ تُسَبِّحُوهُ) به وجه خطاب است (ابن مجاهد، ١٤٤٠: ٣٠٣). طرفداران قرائت به وجه مخاطب دلیل خود را در پذیرفتن این وجه اختلاف قرائی اینگونه بیان می کنند که خداوند متعال بعد از خطاب قرار دادن رسول اکرم α در آیهٔ Πإِنَّا أَرْسَلْنَاک شَاهِدًا وَ مُبَشِّرًا وَ نَذِیرًا ٥ (فتح: ۸)، مؤمنان را مورد خطاب خود قرار می دهد (مکی بن ابی طالب، ١٤٠٤: ٢٨٣/٢). ابن کثیر و ابوعم و (لِّیُؤْمِنُواْ، یُعَرِّرُوهُ، یُوقِّرُوهُ وَ یُسَبِّحُوهُ) با یاء قرائت کرده اند (اهوازی، ٢٠٠٢: ٣٣٤).

همان گونه که بیان شد هدف و نوع نگاه مفسر به مسئلهٔ قرائات، خاستگاهی روشمندانه دارد؛ به عبارتی دیگر مفسری که نگاه روشمندانه ای دارند داوری در مسئلهٔ قرائت را حول محور فهم و دستیابی بهتر به مدالیل آیات می دانند. مفسر در ارائهٔ قرائت موجود در آیه به ترجیح قرائت غیر مشهور دست می زند و دلیل ترجیح خود را هماهنگی با سیاق آیات ذکر می کند، در نتیجه معنای آیه را بر اساس آن تحلیل و ارزیابی می کند. در قرائت مشهور همه فعل های چهارگانه با (تاء) که علامت خطاب است قرائت شده و در قرائت ابن کثیر و ابو عمرو با (یاء) که علامت غیبت است قرائت شده، و قرائت این دو با سیاق مناسب تر است؛ معنای آیه بنا بر قرائت با (تاء) این است که خداوند پیامبر  $\alpha$  را خطاب قرار می دهد که ما تو را به عنوان مبشر و منذر فرستادیم برای اینکه به خدا و رسولش ایمان بیاورید و بنا بر



قرائت با وجه دوم (یاء)، مخاطب مردم هستند و هدف ایمان مردم است (گنابادی، ۱۶۰، ۹۶۱: ۹۶۱). آنچه گنابادی در هماهنگی قرائت غیرمشهور با سیاق مطرح می نماید شبیه گفتار علامه طباطبایی است که می نویسد: «در قرائت ابن کثیر و ابو عمر و با «یاء» که علامت غیبت است قرائت شده، و قرائت این دو با سیاق مناسب تر است (طباطبایی، ۱۶۱۷: ۲۷۶/۱۸).

٢-٢. Πوَ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَني إِسْرَءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِالْوَالِدَينِ إِحْسَانًا وَذِى الْقُرْبِيَ وَ الْيَتَـامَى وَ الْمَسَـاكينِ وَ قُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا وَ أَقِيمُواْ الصَّلَوةَ وَ ءَاتُواْ الزَّكوةَ ثَمْ تَوَلَّيتُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِّنكمْ وَ أَنتُم مُّعْرِضُون Ο (بقره: ٨٣).

و چون از فرزندان اسرائیل پیمان محکم گرفتیم که: «جز خدا را نپرستید، و به پدر و مادر، و خویشان و یتیمان و مستمندان احسان کنید، و با مردم [به زبانِ] خوش سخن بگویید، و نماز را به پا دارید، و زکات را بدهید» آن گاه، جز اندکی از شما، [همگی] به حالت اعراض روی بر تافتید.

اختلاف قرائت در واژهٔ (حُسْنًا) می باشد. کلمهٔ (حُسْنًا) به دو وجه (حُسْنًا) و (حَسَنا) قرائت شده است. عاصم، نافع، ابوعمر، ابن کثیر و ابن عامر (حُسْنًا) خوانده اند و حمزه و کسایی (حَسَنا) قرائت کرده اند (دانی، ۱۳۱۲: ٤٧).

گاه مفسر هر دو قرائت را گزارش می کند و ترجیحی را بین هیچیک از قرائات ذکر نمی کند. آیهٔ مذکور، روشنگر این موضوع می باشد. حمزه و کسائی (حَسنا) به فتح حاء و سین، خوانده اند، و سایر قراء، (حُسنا) به ضم حاء خوانده به این معنا است که حُسن به معنای حَسَن می باشد و کسی که آن را (حَسَنا) قرائت کرده به این معنا است که با مردم سخن نیک و و خوب بگویید (گنابادی، بیتا: ۱۹۸۱). آنچه باید گفت این است که حُسن به معنای هر چیز شادی بخش و مورد رغبت انسان است و حَسَن به معنای زیبایی و نیکویی است المَّن ذَا الَّذِی یقْرِضُ اللَّه قَرْضًا بخش و مورد رغبت انسان است و حَسَن به معنای زیبایی و نیکویی است المَّن ذَا الَّذِی یقْرِضُ اللَّه قَرْضًا اگرچه واژهٔ (حُسن) نیز در بردارندهٔ معنای سخن نیکو است اما قرائت به وجه دوم تحلیل گر معنای قرائت به وجه اول است (حُسن) در زبان عامه به زیبایی های معنوی که از طریق بصیرت درک می شوند قرائت به وجه اول است (حُسن) بیشتر در معنای اعیان و حوادث به کار می رود (راغب اصفهانی، ۱۶۱۲ گفته می شود ولی واژهٔ (حَسَن) بیشتر در معنای اعیان و حوادث به کار می رود (راغب اصفهانی، ۱۶۱۲). درنتیجه قرائت به وجه دوم تبیین گر قرائت به وجه اول است.

٢-٣. الفَقَدْ كَذَّبُوكُمْ بِما تَقُولُونَ فَما <u>تَسْتَطيعُونَ</u> صَرْفاً وَ لا نَصْراً وَ مَنْ يظْلِمْ مِـنْكُمْ نُذِقْهُ عَـذاباً كبيـراً ٥ (فرقـان: ١٩)

قطعاً [خدایانتان] در آنچه میگفتید، شما را تکذیب کردند درنتیجه نه میتوانید [عذاب را از خود] دفع کنید و نه [خود را] یاری نمایید و هرکس از شما شرک ورزد عذابی سهمگین به او می چشانیم. اختلاف قرائت در واژهٔ (فَما تَسْتَطیعُونَ) می باشد. عدهای قراء آن را با تاء (فَما تَسْتَطیعُونَ) و



گروهی دیگر با یاء (فَما یَسْتَطیعُونَ) قرائت کردهاند (دانی، ۱۳۲۲: ۳۲۵).

در این مثال نیز شاهد این مهم هستیم که مفسر قرائت غیر مشهور را به جهت تناسب با سیاق بر قرائت مشهور ترجیح می دهد. معنای آیه بر اساس قرائت مشهور این است که شما مشرکان، نمی توانید عذاب را از خود دور کنید و خطاب متوجه مشرکان است، قرائت به وجه غیر مشهور با (یاء) قرائتی است که با محتوای آیه سازگار تر است و تفسیر آیه این است که معبودهای شما مشرکان نمی توانند عذاب را از شما دور کنند و شما را یاری کنند و از عقوبت من برهانند (گنابادی، ۱۲۰۸، ۱۳۷/۳). قرائت غیر مشهور (فَما یَسْتَطیعُونَ) موجب تبیین معنای آیه شده است. در قرائت به وجه مشهور فاعل جمله را مشرکان دانسته است اما مفهوم اصلی آیه بیانگر ناتوانی معبودان آنها در رفع عذاب و... می باشد. قرائت به وجه غیر مشهور فاعل جمله را متوجه الهه مشرکان می کند و معنای آیه را بنا به وجه اول قرائی تبیین می کند و ترجیح هریک از این قرانات تضادی را در مراد و مقصود اصلی آیه ایجاد نمی کند.

٢-٤. Пيخَدِعُونَ اللَّهَ وَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَ مَا يِخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَ مَا يشْعُرُون (بقره: ٩).

فعل (یخدعون) به دو شکل (یَخدَعوُن) و (یُخادِعوُنَ) خوانده شده است. قرائت به وجه اول (یَخدَعُونَ)، قرائت مشهور میباشد (ابن مهران، ۱٤٠٨) (خَدَعَ، یَخدَعُ، خِدعا، خَدیعَه) به معنای آشکارکردن خلاف آنچه در باطن و ضمیر است را میگویند (زبیدی، ۱٤۱٤: ۷۸/۱۱). قرائت به وجه اول بیانگر این است که خداوند از حال منافقانی خبر می دهد که سعی در فریب دادن خداوند و مؤمنان را دارند در حالی که آنها خود را فریب می دهند و آنچه برای آنان در ابتدای جمله آورده است را در انتهای جمله از آنان نفی می شود: «وَ ما یَخدَعوُنَ إلا أَنفُسَهُم» (ابن زنجله، ۲۰ ۱٤: ۷۸). ابوعمرو، نافع و این کثیر (یُخادِعوُنَ) قرائت کردهاند (دمیاطی، ۱۱۵۰).

گنابادی در این قسم از اختلاف قرائات، قرائت مشهور را بر قرائت غیر مشهور ترجیح می دهد. نوع نگاه اعتدالی مفسر در برخورد با قرائات به خوبی قابل تبیین است. قاریان در آیهٔ (یخَدِعُونَ اللَّهَ وَ الَّذِینَ ءَامَنُواْ وَ مَا یخْدَعُونَ) و برخی دیگر آن را (یخْدَعُونَ) و برخی دیگر آن را (یخْدَعُونَ) و برخی دیگر آن را (یخادِعوُنَ) قرائت کردهاند؛ در این قرائت وجود خدعه از ناحیهٔ منافقان را نشان می دهد به گونهای که این خدعه و نیرنگ بر خداوند و مؤمنان تاثیری ندارد و تنها خودشان فریب و نیرنگ می خورند، قرائت به وجه اول به معنای این است که منافقان با عملی که مرتکب شدند خدعه خداوند را برای خود اثبات کردن و بنا بر وجه دوم خدعه را تثبیت نمی کند و آنچه مورد توجه می باشد قرائت (یخْدَعُونَ) می باشد (گنابادی، ۱۱۶۸ ۱۵۰۵). آنچه صاحب بیان السعادة مطرح می نماید شبیه سخن طبری است که



می نویسد طبری نتیجه می گیرد تنها قرائت «یخْدَعُونَ» می تواند صحیح باشد؛ زیرا فعل «یخَادِعُونَ» صحت خدعه را تأیید و تثبیت نمی کند در حالی که لفظ «یخْدَعُونَ» صحت خدعه را تأیید می نماید. بدون شک منافقان با عملی که مرتکب شده اند خدعه خداوند متعال را بر خود واجب نموده اند (طبری، ۱۲۱۲: ۹۳۱–۹۲). بنابراین طبری قرائت «یخْدَعُونَ» را اختیار و تنها این قرائت را صحیح دانسته و می گوید: محال است خداوند متعال آنچه را که در ابتدای آیه برای آنان اثبات نموده است در ادامه آیه از آنان نفی کند (طبری، ۱۲۱۲: ۹۳۱).

همان طور که ملاحظه می شود اختلاف قرائت موجود باعث تبیین معنای آیه و روشن شدن آن شده است. بنابراین یکی دیگر از کارکردهای اختلاف قرائت در تفسیر بیان السعادة تبیین معنای آیه می باشد. واکنش و برخورد مفسر در این بخش نیز در سه شاخصه قابل ارائه است: ۱-ترجیح قرائت غیر مشهور؛ ۲-ارائهٔ هر دو قرائت؛ ۳-ترجیح قرائت مشهور.

مجموعه آیات تاثیرگذار در حوزهٔ تبیین معنای آیات در تفسیر گنابادی شامل چهارده شاهد مثال

| منالها و جدول ریر بیانگر فرانات مورد نوجه این خوره در نفسیر بیان السعاده می باشد. |           |         |          |             |          | مى باسىد؛ متار |          |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------|---------|----------|-------------|----------|----------------|----------|
|                                                                                   | مائده/١١٥ | حشر/٢   | فرقان/۱۹ | بقره/۲۱٤    | اتعام/۹۸ | نساء/۹ ٥       | فاتحه/٤  |
|                                                                                   | فتح/٩     | نساء/٢٣ | مريم/١٩  | شعراء/٣٦و٣٧ | بقره/۸۳  | بقره/۳۷        | انفال/۹ه |

# ۳. رفع ابهام از معنای آیه

تاثیر اختلاف قرائات در تفسیر گاه به گونه ای است که توهم، اشکالات و ابهامات موجود در معنای آیه را از بین می برد. از بزرگترین براهین و آشکارترین دلایل، این است که با وجود اختلاف و تنوع بسیار در قرائتها، هیچگونه تضاد، تناقض و مخالفتی در آنها وجود ندارد؛ بلکه به طور کلی، برخی از آنها تصدیق کننده و بیان کننده برخی دیگر شهادت می دهند (زقروق، ۱٤۲۳).

٣-١. Πفَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبَ الرِّقَابِ حَتىَّ إِذَا أَثَخْنتُمُوهُمْ فَشُدُّواْ الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَ إِمَّا فِدَاءً حَتىَ تَضَعَ الحُرْبُ أَوْزَارَهَا ذَالِک وَ لَوْ يشَاءُ اللَّهُ لاَنتَصَرَ مِنهُمْ وَ لَاكن لِّيبْلُوَاْ بَعْضَكم بِبَعْضٍ وَ الَّذِينَ قُتِلُولُ فَي سَبيل اللَّهِ فَلَن يضِلَّ أَعْمَالَهُم Ο (محمد: ٤).

اختلاف قرائت در واژهٔ (قُتِلُواْ) است و قراء آن را (قُتِلُواْ) و (قاتَلوا) قرائت کردهانـد. قرائت مشـهور (قُتِلُواْ) است (دانی، ۱۳۲۲: ۱۰۲). اهل بصره و حفص قرائت واژه را بهصورت ماضی، (وَ الَّذِينَ قُتِلُـواْ)

١. الهُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الحَشْرِ مَا ظَنَتُمْ أَن يخْرُجُواْ وَ ظَنُواْ أَنَّهُم مَّانِعَتَهُمْ حُصُونهُم مِّنَ اللَّهِ فَإِنَّهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يختَسِبُواْ وَ قَذَفَ في قُلُوبهمُ الرُّعْبَ يخْرِبُونَ بَيُوتهُم بِأَيَّدِيهِمْ وَ أَيْدِى الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبرِواْ يَـأُولي الْأَبْصَارِO (مريم: ١٩).
 (حشر/۲)؛ القَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلَامًا رَكِيًّا (مريم: ١٩).



قرائت كردهاند و عدهاي آن را با (الف)، (وَ الَّذِينَ قاتِلُواْ) قرائت كردهاند (الباز، ١٤٢٥: ٤٠).

نگاه مفسر به این قسم از قرائات به گونه ای است که تنها به گزارش اختلاف قرائت پرداخته است و معانی هریک از وجوه قرائی را ذکر میکند. عده ای مانند یعقوب، حفص و اهل بصره (والّذین قُتِلُواْ) با الف ازباب مفاعله خوانده اند؛ قرائت به وجه مجهول به این معنا است: کسانی که در راه خداوند کشته می شوند خداوند هرگز کارهایشان و اجرشان را ضایع نمی کند و قرائت با الف ازباب مفاعله به معنای تمام کسانی است که در جنگ شرکت می کنند و به عبارتی دیگر، آنها که جنگ کنند خواه کشته شوند یا نشوند مزدشان را می برند (گنابادی، بیتا: و به عبارتی دیگر، آنها که جنگ کنند خواه کشته شوند یا نشوند مزدشان را می برند (گنابادی، بیتا: (قاتلوا) ازباب مفاعله می اشد. در قرائت به وجه اول این ابهام به وجود می آید که تنها کسانی از اجر و فیوضات الهی بهره مند می شوند که در این را کشته شده باشند و به وجهی دلالت بر تخصیص دارد و تکلیف کسانی که در این راه جانباز و یا آزاده می شوند مشخص نشده است. قرائت به وجه دوم را می شوند شامل تمامی افرادی در این راه، نبرد کرده اند می شوند.

٣-١. Πوَ جَدتُّهَا وَ قَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللَّهِ وَ زَينَ لَهُمُ الشَّيطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يهْتَدُونَ \* أَلَّا يسْجُدُواْ لِلَّهِ الَّذِي يخْرِجُ الْخَبْءَ في السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ يعْلَمُ مَا تخْفُونَ وَ مَا تَعْفُونَ وَ مَا السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ يعْلَمُ مَا تخْفُونَ وَ مَا تَعْفُونَ وَ مَا تَعْفُونَ وَ مَا السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ يعْلَمُ مَا تَعْفُونَ وَ مَا السَّمِيلِ فَهُمْ لَا يهْتَدُونَ \* أَلَّا يسْجُدُواْ لِلَّهِ النَّذِي يعْرِجُ الْخَبْءَ في السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ يعْلَمُ مَا تَخْفُونَ وَ مَا يَعْفَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ وَالْعَلَامُ الْعَلْمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ وَالْعَلَمُ مَا تَعْفُونَ وَ مَا الْعَلْمُ مَا عَنْ عَلَيْ وَالْعَلَمُ مَا عَنْ عَلَيْ فَا عَلَيْهُ مَا عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَا عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ لَلْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَيْ لَهُ عَلَيْ مُ اللَّهُ عَلَمُ مَا عَنْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لِيَعْمَالُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَيْنِ وَالْعَلَمُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَى السَّعَلَامُ وَالْعَلَمُ عَلَيْ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى الْعَلَمُ عَلَيْهُ عَلَى الْعَلَيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى السَّعَامُ عَلَيْكُونُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ الْعَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُوا عَلَيْكُونَ اللْعَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى الْعَلَيْكُولَامُ الْعَلَى عَلَيْكُوا عَلَيْعُوا عَلَى الْعَلَيْكُولُونَ اللَّهُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولَامُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَيْكُولُولُولَامُ الْعَلَيْعِلَمُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَيْكُولُولُولِهِ الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَالِمُ الْعَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُولُ الْعَلَامُ عَلَي

اختلاف قرائت در واژهٔ (أَلَّا یسْجُدُواْ) میباشد. عدهای لام در (ألا) را مشدد و عدهای به تخفیف خواندهاند. ابوجعفر، کسایی، یعقوب و رویس به تخفیف لام در (أَلَّا یسْجُدُواْ) خواندهاند و دیگران به تشدید (أَلَّا یسْجُدُواْ) خواندهاند (زقروق، ۱٤۲۳). قرائت مشهور (أَلَّا یسْجُدُواْ لِلَّهِ) به تشدید لام میباشد (مکیبن ابی طالب، ۱٤۰٤: ۱۲۰).

نمونهٔ دیگری که گنابادی به ارائهٔ گزارش اختلاف قرائی دست زده در این آیه می باشد. برخی از قراء (لام) در کلمهٔ (ألَّا یسْجُدُواْ) را بدون تشدید خوانده اند؛ قرائت (ألَّا یسْجُدُواْ) دلالت بر نکوهش و مذمت تارکِ سجود می باشد، به این معنا که شیطان اعمالی را زینت داد که برای خدا سجده نکنند و قرائت به تخفیف لام، دلالت بر امر کردن دارد و به وجوب سجده امر می کند (گنابادی، ۱۲۰۸ تخفیف و تشدید حرف لام در کلمهٔ (ألَّا یسْجُدُواْ) می باشد. معنای آیه بنا بر قرائت با تشدید (لام) دلالت بر نکوهش عدم سجده کردن می باشد که شیطان به وسیلهٔ زینت دادن



اعمال زشت، آنان را از این امر باز می دارد. توجه و تمرکز این نوع از قرائت، بر نکوهش موجود در آیه است و نه وجوب آن. این در حالی است که همان گونه که برخی از مفسران به این مهم توجه کرده اند؛ قرائت با تخفیف (لام) این ابهام را در آیه رفع می سازد که حکم موجود در آیه تنها یک نکوهش نیست بلکه دلالت بر امر و حکمی واجب و یا همان وجوب سجده را می رساند. درنتیجه می توان بین دو قرائت جمع نمود، از آنجایی که کلام نکوهش بر ترک سجده را می رساند این نکوهش و توبیخ به خاطر وجوب سجده را ستحده است که انجام نداده اند.

٣-٢. Πقَالَ ينُوحُ إِنَّهُ لَيسَ مِنْ أَهْلِك إِنَّهُ عَمَلٌ غَيرُ صَالِحٍ فَلَا تَسَلْنِ مَا لَيسَ لَك بِهِ عِلْمٌ إِنتَ أَعِظُك أَن تَكونَ مِنَ الْجَاهِلِين٥ (هود: ٤٦).

اختلاف قرائت در واژهٔ (عَمَلٌ) می باشد. برخی قراء آن را به صورت فعل ماضی قرائت کرده اند. نافع، ابوعمرو، ابن کثیر، عاصم، حمزه، ابن مسعود، شعبی، حسن بصری، اعمش و.. (إِنَّهُ عَمَلٌ غَیرُ صَالِحٍ) قرائت کرده اند و کسایی، ابنعباس، انس، عروه، عکرمه، و... به صورت فعل ماضی قرائت کرده اند (فارسی، ۱۶۱۳؛ ۱۳۲۲؛ ۱۳۲۲: ۱۳۲۲؛ ابن جزری، بی تا، ۲۰۱۳).

صاحب بیان السعادة هر دو قرائت را مورد توجه قرار داده است. ظاهر آیه بیانگر این است که مرجع ضمیر، پسر نوح می باشد و خود او عمل غیر صالح باشد و اگر خداوند او را عمل غیر صالح خوانده است ازباب مبالغه است مانند عبارت (زید عدل) و یا عبارت (فانما هی اقبال و الادبار)، یعنی دنیا دارای اقبال و ادیار است و معنای جمله این است که پسر تو دارای عمل غیرصالح است و درنتیجه از افرادی نیست که شامل نجات یافتن شود، برخی از قراء، واژهٔ (عمل) را به صورت ماضی قرائت کرده اند که خود تاییدی بر قرائت به وجه مشهور است و معنای آیه این است که این پسر تو در سابق نیز عمل ناشایست انجام داده است (گنابادی، ۱۱۶۸ می ۱۲۹۳). قرائت مشهور باعث ایجاد ابهام در بین مفسران و و برداشتهای تفسیری اشان شده است؛ به عنوان مثال: برخی مرجع ضمیر موجود در آیه را به در خواست حضرت نوح  $\gamma$  استناد داده اند که موجب نقد و مخالفت نظر آنان توسط گروهی از مفسران و رد آراء تفسیری آنها شده است. قرائت غیر مشهور (به شکل ماضی) نه تنها ابهام موجود در آیه را برطرف کرده است بلکه تأییدی بر ناقدان این نوع از وجه قرائی بوده است و منظور این است که، این پسر تو در سابق نیز عمل ماشی نیز عمل ناشایست انجام داده است.

بنابراین در این جا نیز گنابادی وارد تبیین معنا و رفع ابهام از هر دو وجه قرائی آیـه شـده اسـت زیـرا قرائت این آیه شریفه با عصمت انبیاء گرهخورده است و با تبیین معنای هر دو وجه قرائی گنابادی سـعی



در رفع شبهه از آیه شریفه دارد.

رفع ابهام را می توان سومین و مهم ترین نقش و تاثیر اختلاف قرائات در تفاسیر دانست؛ زمانی که صحبت از رفع ابهام در معنای آیه با توجه به اختلاف قرائات می باشد ممکن است این سوال بوجود آید که آیه این تاثیر به معنای عدم صحت برخی از قرائات مشهور و توجه به قرائات غیر مشهور و یا غیر متواتر است؟ در پاسخ باید گفت که توجه به قرائات غیر مشهور در رفع ابهام از آیه بیانگر عدم صحت قرائات مشهور و یا متواتر نیست زیرا زمانی میتوان این ادعا را داشت که خود قرائت مشهور به تنهایی موجب تحریف از معنا و مقصود اصلی آیه شود، این در حالی است که قرائت متواتر در این حوزه، تنها نیاز به قرینهای برای تبیین و روشنگری دارد و اختلاف قرائات به گونهای نیست که مخالف و در تضاد با مراد اصلی کلام خداوند باشد. می توان به قرائت مشهور نقشِ مجمل، مطلق داد و به قرائت غیر مشهور نقش مجمل، مطلق داد و به قرائت غیر مشهور نقش مبین و مقید داد.

مجموعه آیات تأثیرگذار در حوزهٔ رفع ابهام در معنای آیات در تفسیر گنابادی شامل ده شاهد مشال میباشد؛ مثالها و جدول زیر بیانگر قرائات مورد توجه این حوزه در تفسیر بیان السعادة میباشد.

| ا | نمل: ۲۶و۲۵<br>نمل: ۲۵و۲۵ |           |         |         | مائده: ۱۱۲ |
|---|--------------------------|-----------|---------|---------|------------|
|   | بقره: ۱۰۲                | توبه: ۱۷۷ | هود: ۲3 | محمد: ٤ | توبه: ۱۱۷  |

## نتيجهگيري

با توجه به پژوهش انجام شده و تبیین جایگاه و کارکرد اختلاف قرائات در تفسیر بیان السعادة روشن گردید که

۱\_ دانش قرائات با رویکرد عرفانی مفسر ارتباطی نداشته و مفسر بدون توجه و تعصب نسبت به مباحث عرفانی به تحلیل هریک از قرائات پرداخته است.

۲\_ مفسر دانش قرانات را در تفسیر و فهم آیات مهم میدانسته و از منابع مهم تفسیری و احتجاج قرانات هر چند نامی به صراحت نبرده است اما بهره گرفته است.

۳\_ در بحث قرائات خاستگاه وی روشی بوده و بیشترین تأکید ایشان تبیین معانی هریک از وجوه قرائی است، این موضوع در آیاتی که یک وجه قرائی، معنایی نادرست می تواند داشته باشد بیشتر مورد

١٠ الإِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَاعِيسىَ ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنزَلَ عَلَيْنَا مَاندَةً مِّنَ السَّمَاءِ قَالَ اتَقُواْ اللَّهَ إِن كُنتُم مُوْمِنِين O (مانده/١١٢)؛
 ١٣ كِن اللَّهُ يَشهُدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلُهُ بِعِلْمِهِ وَ الْمَلَنكَةُ يَشهَدُونَ وَ كَفَى بِاللَّهِ شهيدًا O (نساء: ١٦٦).



توجه مفسر قرار گرفته تا هر دو وجه را با معنایی صحیح مطابق با باورهای کلامی خود تبیین نماید.

٤ در تبيين معناى وجوه قرائى، وى رويكردى ادبى داشته است تا حديثى بنابراين اصرارى بر قرائت مشهور ندارد و اگر قرائت غير مشهور را از لحاظ معنايى برتر ببينـد آن را تـرجيح مىدهـد و در تـرجيح قرائت بيشتر به هماهنگى قرائت با سياق توجه دارد.

٥ كاركرد قرائات در تفسير بيان السعادة در سه قسم قابل ارائه است: الف. گسترش و توسعهٔ معنايي آيه؛ ب. تبيين و روشنگري آيه؛ ج. رفع ابهام از معناي آيه كه تفسير بيان السعادة در هر سه حوزه از اين تاثير بي نصيب نمانده است.



### فهرست منابع

- ١. ابن اثير، مجدالدين، النهايه في غريب الحديث و الأثر، چاپ اول، دمشق: دار الفكر، ١٣٨٣ق.
- ۲. ابن جزرى، محمد بن محمد، النشر في القرائات العشر، تحقيق: على محمد الضباع، بيروت:
   دارالكتب العلمية، بي تا.
  - ٣. ابن خالويه، الحجة في القرائات السبع، بيروت: موسسة الرسالة، ١٤٢١ق.
- ٤. ابن زنجله، عبدالرحمن بن محمد، حجة القرائات، چاپ اول، بيروت: مؤسسة الرسالة، ٢٠١ق.
- ٥. ابنقيم الجوزيه، محمد بن ابى بكر، زاد المعادفى هدى خير العباد، چاپ هفتم، بيروت: مؤسسة الرسالة، ٥٠٤ ق.
  - ٦. ابن مجاهد، احمدبن موسى بن عباس، السبعه في القرائات، قاهره: المعارف، ١٤٤٠ق.
  - ٧. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، چاپ چهارم، بيروت: دارالصادر، ٢٠٠٥م.
- ٨. ابن مهران، ابو بكر احمد بن الحسين، المبسوط في القرائات العشر، تحقيق سبيع حمزه حاكمي،
   چاپ دوم، بيروت: دارالقبلة للثقافة الاسلامية، ٨٠٤ ق.
- ۹. اسعدی، محمد و همکاران، آسیب شناسی جریانهای تفسیری، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه،
   ۱۳۹۲ش.
  - ١٠. اهوازي، ابوالحسن بن على، الوجيز، بيروت: دارالغرب الاسلامي، ٢٠٠٢م.
  - ١١. الباز، محمد بن عباس، مباحث في علم القرائات، القاهره: دارالكلمة، ١٤٢٥ق.
    - ١٢. تابنده، سلطان حسين، نابغهٔ علم و عرفان، تهران: حقيقيت، ١٣٨٤ش.
- ۱۳. دانی، ابوعمروعثمان بن سعید، التیسیر فی قرائات السبع، تصحیح: اوتو پرتسل، تهران: کتابفروشی جعفری تبریزی، ۱۳۶۲ش.
- 14. دمياطي، شهابالدين، اتحاف فضلاء البشر في القرائات الاربعة عشر، تحقيق: دكتر شعبان محمد اسماعيل، بيروت: عالم الكتب، ١٤٠٧ش.
  - ١٥. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، بيروت: دارالقلم، ١٤١٢ق.
    - ١٦. رجبي، محمود، روش تفسير قرآن، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ١٣٨٣ش.
- ۱۷. رضایی اصفهانی، محمدعلی، درسنامهها و گرایشهای تفسیری قرآن، قم: مرکز جهانی علوم اسلامی، ۱۳۸۲ش.



- ۱۸. زبیدی، محمد بن محمد، تاج العروس من جواهرالقاموس، چاپ دوم، بیروت: دارالفکر، ۱۸. زبیدی، محمد بن محمد، تاج العروس من جواهرالقاموس، چاپ دوم، بیروت: دارالفکر،
- ۱۹. زرقانی، محمدعبدلعظیم، مناهل العرفان فی علوم القرآن، مترجم: محسن آرمین، تهران: یژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ۱۳۸۵ش.
- ٢. زركشى، بدرالدين محمد بن عبدالله، البرهان في علوم القرآن، بيروت: دارالعلم للملايين، 1810ق.
  - ٢١. زقروق، محمود حمدي، الموسوعة القرآنية المتخصصة، القاهره: وزارة الاوقاف، ١٤٢٣ق.
- ٢٢. سالم محيسن، محمد، المهذب في القرائات العشر، مصر: مكتبة الكليات الازهرية، چاپ دوم،
   ١٤١٧ق.
- ۲۳. سيوطى، جلال الدين، الاتقان فى علوم القرآن، مترجم: سيدمهدى حائرى قزوينى، تهران: اميركبير، ١٣٨٠ق.
  - ٢٤. طباطبايي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، قم: منشورات جماعة المدرسين، ١٤١٧ق.
    - ٢٥. طبري، محمد بن جرير جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دارالمعرفة، ١٤١٢ق.
- ۲۶. علوی مهر، حسین، آشنایی با تاریخ تفسیر و مفران، بی جا: انتشارات جامعة المصطفی، ۱۳۸۷ش.
  - ٢٧. فارسى، ابوالحسن بن عبدالغفار، الحجه للقراء السبعه، دمشق: دارالامامون للتراث، ١٤١٣ق.
- ۲۸. قاسم نژاد، زهرا و مریم جدادی، «سنجش قرائت و معیارهای اختیار آن از نگاه ابن شنبوذ»، دوفصلنامهٔ علمی مطالعات قرائت قرآن، س۷، ش۱۲، ۱۳۹۸ق.
- ۲۹. گنابادى، سلطان محمد، بيان السعاده في مقامات العباده، بيروت: موسسه الاعلمي للمطبوعات، ٨٠ گنابادى، سلطان محمد،
- ۳۰. مرتضوی، سید ابراهیم و سید محمود طیب حسینی، «دیدگاه زمخشری در مورد قرائات»، فصلنامهٔ مطالعات قرآن، ش۱۲، ۱۳۹۸ق.
  - ٣١. معرفت، محمدهادي، منجد المقرئين و مرشد الطالبين، قاهره: مكتبة القدسي، ١٣٠٥ق.
- ۳۲. مكى بن ابىطالب، محمد، الكشف عن وجوه القرائات السبع و عللها و حججها، تحقيق دكتر محى الدين رمضان، چاپ سوم، بيروت: موسسة الرسالة، ٤٠٤ق.
  - ٣٣. همايوني، مسعود، تاريخ سلسلههاي طريقهٔ نعمت اللهيه در ايران، تهران: مكتب عرفان ايران، ١٣٥٥ق.



#### Resources

- Ahwazi, Abul Hassan bin Ali, Al-Awajiz, Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, Y...Y.
- Y. Alavi Mehr, Hossein, Introduction to the History of Exegesis and Interpreters, N.p.: Al-Mustafa University Publications, Y...A.
- v. Al-Baz, Muhammad bin Abbas, Discussions in the Science of Al-Qira'at, Cairo: Dar al-Kalmah, 1570 AH.
- Asa'adi, Muhammad et al., Pathology of Interpretive Currents, Qom: Research Institute of Hawzeh and University, Your.
- o. Damiati, Shahab al-Din, Itihaf Fazula al-Bashar fi al-Qira'at al-Araba'h Ashar, Research:

  Dr. Sha'ban Muhammad Ismail, Beirut: Alam al-Kutub, '٤٠٧ AH.
- ٦. Dani, Abu Amr and Osman bin Sa'eed, al-Taysir fi Qira'at al-Sab', Edited by Otopertsel, Tehran: Jafari Tabrizi Bookshop, ۱۹۸۳.
- v. Farsi, Abul Hassan bin Abd al-Ghaffar, Al-Hujjah li al-Qurra al-Saba'h, Damascus: Dar al-Mamoun li al-Turath, ۱٤١٣ AH.
- ۸. Gonabadi, Sultan Muhammad, Bayan al-Sa'adah fi Maqamat al-Ibadah, Beirut: Al-A'lami Press Institute, ١٤٠٨ AH
- Homayouni, Masoud, History of the Nimatullahiyah Chain in Iran, Tehran: Iranian School of Mysticism, 1500 AH.
- ۱۰. Ibn Athir, Majd al-Din, Al-Nihayah fi Gharib al-Hadith wa Athar, العام Edition, Damascus: Dar al-Fikr, ۱۳۸۳ AH.
- N. Ibn Jazari, Muhammad bin Muhammad, Al-Nashr fi al-Qira'at al-Ashr, Research: Ali Muhammad al-Daba'a, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, n.d.
- ١٢. Ibn Khalawayh, Al-Hujjah fi al-O'raat al-Sab', Beirut: Al-Risalah Foundation, ۱٤٢١ AH.
- ١٣. Ibn Manzoor, Muhammad bin Makram, Lisan al-Arab, ٤th Edition, Beirut: Dar al-Sadir, ۲۰۰۰،
- 18. Ibn Mehran, Abu Bakr Ahmad bin Al-Hossein, Al-Mabusut fi al-Qira'at al-Ashr, Research: Sabi Hamzah Hakimi, Ynd Edition, Beirut: Dar al-Qiblah for Islamic Culture, 15.14 AH.



- No. Ibn Mujahid, Ahmad bin Musa bin Abbas, Al-Saba'ah fi Al-Qira'at, Cairo: Al-Ma'arif,
- 17. Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Muhammad bin Abi Bakr, Zad al-Ma'ad fi Huda Khair al-Ibad, V<sup>th</sup> Edition, Beirut: Al-Risalah Foundation, 15.7 AH.
- Ibn Zanjalah, Abd al-Rahman bin Muhammad, Hujjah al-Qira'at, 1st Edition, Beirut: Al-Risalah Foundation, 15.7 AH.
- ۱۸. Ma'rifat, Muhammad Hadi, Munjid al-Muqrieen wa Murshid al-Talibin, Cairo: Maktabah Al-Qudsi, ۱۳۰۰ AH.
- 19. Makki bin Abi Talib, Muhammad, Discovery of the Aspects of the Seven Readings and the Causes and Arguments, Research: Dr. Muhyiddin Ramadan, Trd Edition, Beirut: Al-Risalah Foundation, 15.5 AH.
- Y.. Murtazavi, Seyyed Ibrahim and Seyyed Mahmoud Tayyib Hosseini, "Zamakhshari's View on Recitations", Quran Studies Quarterly, No. 17, 7.19.
- YI. Qasimnejad, Zahra and Maryam Jidadi, "Measurement of Recitation and Its Authority Criteria from the Point of View of Ibn Shanbooz", Bi-Annual Scientific Journal of Quran Recitation Studies, Serial V, No. 17, Y. 1A.
- YY. Raghib Isfahani, Hossein bin Muhammad, Mufradat Alfaz al-Quran (Dictionary of Quranic Words), Beirut: Dar al-Qalam, YEYY AH.
- Yr. Rajabi, Mahmoud, The Method of Interpretation of the Quran, Qom: Research Institute of Hawzeh and University, Y. Yr.
- Yo. Salim Mohaisin, Muhammad, Al-Muhazzab fi al-Qira'at al-Ashr, Egypt: Maktabah al-Kulliyyat al-Azhariyyah, Ynd Edition, Y£NY AH.
- YI. Suyuti, Jalaluddin, Al-Itqan fi Ulum al-Quran (The Perfect Guide to the Sciences of the Quran), Translator: Seyyed Mehdi Haeri Qazvini, Tehran: Amir Kabir, Y...).
- Yv. Tabandeh, Sultan Hossein, Genius of Science and Irfan, Tehran: Hagiqit, Y...o.





- YA. Tabari, Muhammad bin Jarir, Jame' al-Bayan fi Tafsir al-Quran, Beirut: Dar al-Ma'rifah, YENY AH.
- Tabatabai, Muhammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Qom: Jama'at al-Madrasin's Publicaitons, \\\(\forall \)\(\forall \) AH.
- ۳۰. Zaqruq, Mahmoud Hamdi, Al-Masua'ah al-Quraniyyah al-Mutakhassisah (Functional Dictionary of Quran), Cairo: Ministry of Awqaf, ۱٤٢٣ AH.
- ۳۱. Zarkashi, Badr al-Din Muhammad bin Abdullah, al-Burhan fi Ulum al-Quran, Beirut: Dar El Ilm Lilmalayin, ۱٤١٠ AH.
- TY. Zarqani, Muhammad Abdulazim, Manahil al-Irfan fi Ulum al-Quran (The Sources of Knowledge in Quranic Sciences), Translator: Mohsin Armin, Tehran: Research Institute of Humanities and Cultural Studies, Y....
- ۳۳. Zubeidi, Muhammad bin Muhammad, Taj al-Arus min Javahir al-Qamus, ۲nd Edition, Beirut: Dar al-Fikr, ۱٤١٤ AH.