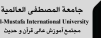
دو فصلنامه علمی مطالعات قرآئن شال یازدهم، شماره ۲۰، بهار و تابستان ۱٬۴۰۲: ص: ۲۲۸–۲۲۸ Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading , Spring and Summer 2023, 11(20), P:203-230

Abstract



# جامع niversity مجتم

# An Examination of the Concepts of "Beautiful Recitation" and "Voice Modulation" in Narrations of the Quranic Recitation by Two Major Sects of Islam i.e. Shia and Sunni\*

Seyyed Ali Mirdamadi Najafabadi<sup>1</sup> and Mohammad Amini Tehrani<sup>2</sup> and Farhad

Abbasi<sup>3</sup> and Seyed Ali Abbas<sup>4</sup>



One of the etiquettes of Quranic recitation that has received attention in the narrations of two major sects of Islam i.e. Shia and Sunni is related to how melodious tones are performed during the recitation of the Holy Quran. Some narrations refer to the concept of "beautiful recitation", while others highlight the issue of "voice modulation" during Quranic recitation. This article investigates the concepts of beautiful recitation and voice modulation in the narrations of Shia and Sunni using a descriptive and analytical approach, drawing upon library resources. Among the most important findings of this article is that both of these concepts are emphasized in the narrations of Shia and Sunni. Verses related to beautiful recitation can be categorized into two groups: those that directly address beautiful recitation but can be used to confirm the concept of beautiful recitation. The narrations on this subject contain both direct and indirect indications. Both Shia and Sunni sources have given attention to the qualities of beautiful recitation and voice modulation. Voice modulation can also imply intensity and strength in recitation etiquette.

**Keywords:** Beautiful Recitation, Quranic Recitation, Quranic Recitation Etiquettes, Voice Modulation, Narrations Sources of Two Major Sects of Islam i.e. Shia and Sunni.

\* Date of receiving: 20 July2020, Date of approval:15 May 2021

1. Assistant Professor, Imam Khomeini Research Educational Institute, Qom, Iran.( am4247@gmail.com)

2. .Assistant Professor, Department of Quran Sciences, Al-Mustafa International University, Qom; Iran; mohamadhosein mohamadi@miu.ac.ir

<sup>3.</sup> Assistant Professor, Department of Hadith Sciences, Al-Mustafa International University, Qom, Iran, .farhad. abbasi1357@gmail. com

<sup>4.</sup> Student of Level 4, Recitation Sciences and Arts, Al-Mustafa International University, Qom, Iran (Corresponding Author); (saliabbas8229@gmail.com)

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال یازدهم، شماره ۲۰، بهار و تابستان ۲۰۸؛ ص: ۲۲۸–۲۲۸ Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading , Spring and Summer 2023, 11(20), P:203-230 جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



مقاله علمی ـ یژوهشی

# بررسی مسئله صوت حسن و تحزین در روایات فریقین\*

محمد امینی تهرانی وسیدعلی میرداماد ً و فرهاد عباسی ؓ و سیدعلی عباس ً

# $\odot$ $\odot$

# چکیدہ

یکی از آداب تلاوت قرآن کریم که در روایات فریقین مورد توجه قرار گرفته، دربارهٔ چگونگی اجرای نغمات در هنگام تلاوت قرآن کریم است. دسته ای از روایات به مسئله صوت حسن اشاره داشته اند و دسته ای دیگر به مسئلهٔ تحزین صوت در هنگام تلاوت اشاره میکنند. موضوع مقاله حاضر بررسی مسئله صوت حسن و تحزین صوت در روایات فریقین است که با روش توصیفی و تحلیلی و با استفاده از منابع کتابخانه ای انجام می شود. از مهم ترین نتایج مقاله حاضر آن است که دو موضوع فوق در روایات فریقین مورد توجه قرار گرفته است. آیات مربوط به صوت حسن به دو دسته تقسیم می شوند: آیاتی که مستقیم به صوت حسن در تلاوت قرآن توجه می دهند و آیاتی که مستقیم به بحث تلاوت قرآن مرتبط نمی شوند اما می توان از آنها برای تأیید صوت حسن در تلاوت بهره برد. روایات نقل شده در ایس باره دارای دلالت مستقیم و غیر مستقیم هستند. در منابع شیعه و اهل سنّت به هر دو ویژگی صوت حسن و تحزین صوت توجه شده است. تحزین صوت می توان به معنای شدت و است حکام در ایس نیز باشد.

**واژگان کلیدی:** صوت حسن، تلاوت قرآن، آداب تـلاوت قرآن، تحـزین صـوت، جوامـع روایـی فریقین.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۲۹۹٬۰۶/۳۹ و تاریخ تأیید: ۱٤۰۰/۰۲/۲۵.

۱. استادیار موسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی ره،قم،ایران؛ (mirdamad@iki.ac.ir).

۲. استادیار، گروه علوم و فنون قرائن، مجتمع آموزش عالی قرآن و حدیث، جامعة المصطفی العالمیة، قم، ایران؛ (mohamadhosein\_mohamadi@miu.ac.ir).

۳. استادیار، گروه علوم حدیث، مجتمع آموزش عالی قرآن و حدیث، جامعة المصطفی العالمیة، قم، ایران؛ (gmail.com).
 ۶. دانش آموخته سطح چهار رشته علوم و فنون قرائت، (از کشور هندو ستان)، مجتمع آموزش عالی قرآن و حدیث، (جامعة المصطفی العالمیة، قم، ایران، «نویسنده مسئول»؛ (s.aliabbas8229@gmail.com).

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



#### مقدمه

قرآن كريم آخرين و كامل ترين كتاب فرودآمده از آسمان، براى هـدايت آدميان است كـه خداونـد تبارك و تعالى بر قلب پيامبر خود حضرت محمد مصطفى الله فرو فرستاد تا او با زبانى الهى ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهوَى إِنَّ هوَ إِلَّا وَحْي يوحَى﴾ (النجم:٣ و ۴)؛ تبيينكننده و تفسير گر كلام خدا باشد: ﴿لِتُبَينَ لِلنَّاسِ ما نُزِّلَ إِلَيهم﴾ ( نحل: ۴۴)؛

قرآن کتابی است که از عالم نور آمده و می خواهد همه را به سوی عالم نور ببرد و در واقع، به فرموده امام صادق این خداوند در کلامش برای خلائق تجلی نموده است و انسان باید این تجلی نور حضرت حق را مشاهده کند و از آن منتفع گردد و می بایست به واسطه قرآن حجاب های این عالم را بدرد و آنچه را که در پشت پرده است مشاهده نماید و به واسطه قرآن انس با پروردگار پیدا نموده و لذت و حلاوت این انس را ادراک کند (علی اصغر احمدی، ۱۳۹۲: ۱۱). لذا رسول اکرم می فرمایند: هر کس قرآن را با آداب و شرایطش تلاوت کند خداوند بدن او را بر آتش جهنم حرام می گرداند و از جای خود برنمی خیزد مگر آنکه گناهان او و پدر و مادرش آمرزیده می شود و به هر سورهای که قرائت کند شهری در بهشت به او عطا می کند.

همان طور که برای عمل انسان قانون و قاعده بیان شده، برای تلاوت کلام خداوند متعال هم قاعده و قانون وجود دارد که قاری قرآن نباید خارج از قانون تلاوت کند. لذا برای تلاوت کلام الهی از طرف پیامبر اکرم و اهل بیت قاعده و قانون بیان شده که قاری قرآن باید هنگام تلاوت این قواعد را رعایت کند. همان طور که قرآن دارای ظاهر و باطن است، آداب قرائت آن نیز از ظاهر و باطن بر خوردار بوده که اگر قاری قرآن به این آداب مهم نپردازد، از درک معانی عالیه قرآنی محروم شده و بهسان یهودیان که فقط اسفار را حمل می کردند، ولی بدان عمل نمی کردند، خواهد شد.

یکی از مباحث مهم در حوزهٔ دانش قرائات بررسی روایات مرتبط با آداب و احکام تلاوت است. در این زمینه کتابهای بسیاری به رشته تحریر در آمده است. برخی از نویسندگان به تحلیل روایات شیعه روی آوردهاند و برخی نیز بر اساس نوع آداب و احکام آنها را تحلیل کردهاند. یکی از تحقیق هایی ضروری، بررسی روایات آداب و احکام تلاوت در منابع شیعه و اهلسنّت است. در این مقاله نویسنده بنا دارد تا صوت حسن و تحزین در تلاوت را از منظر روایات فریقین مورد بررسی و تحلیل قرار دهد. این تحقیق به صورت تطبیقی است و تلاش شده تا از منابع معتبر فریقین در این باره استفاده شود.

امعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International Unive جمع أموزش عالى قرآن و حديث

#### الف. مفهومشناسي

قبل از ورود بحث برخی از مفهیم مهم مقاله بررسی و تبیین میگردد.

۱. آداب

آداب جمع ادب و بهمعنای روشها است. در عربی کلمه اَدُبَ به معنای «آن مرد، دانشـمد و ادیـب شد» یا به معنی «هوشیار شد». زمانی که این کلمه به باب تفعیل رود می شود اَدَّبَ، تأدیبا که به معنـای آن است که: او را ادب آموخت؛ او را تربیت کرد و تعلیم داد؛ او را بر کار بدی که کرده بود کیفر داد.

عِلمُ الأدَب: ادبیات، دانشی است که با آن، از لغزش در کلام عرب، چه از نظر لفظ و چه از نظر نوشتن، باز داشته می شود. به نظر نگارنده شاید از آن جهت این علم را به ادبیات نام نهادهاند که دارای آدابی برای تکلم است و بر اساس آن شخص مودب به آداب سخنوری می شود (رضا مهیار، بی تا، ۳۳). در کتاب العین، نیز واژه أدب و مشتقات آن به همین معنا مورد بررسی قرار گرفته است: «رجل ادیب مؤدب یؤدب غیره و یتأدب بغیره» (فراهیدی، ۱۴۰۹: ۸۵۸۸).

در مجمع البحرين نيز آمده است: أدب في الحديث: «أذك بالأدب قَائبُك فنعم العونُ الأدب»؛ اذك به معناى تذكيهكردن است يعنى تذكيه كن بهوسيله ادب، قلب خود را، كه ادب خوب ياورى است (طريحي، ١٣٧٥: ٥/٢).

با توجه به بیانات اهل لغت بهنظر میرسد که ادب به معنای راه و روش و یاد دادن اخلاق حسنه است. ادب به معنی ظرافت، آگاهی و هوشیاری آمده و «مأدبة» ولیمه و غذای آماده است. «تأدّب»، اقتدانمودن به روش و سیرهٔ گذشتگان و ره سپردن آنگونه که آنان ره سپردهاند (عقیقی بخشایشی، ۱۳۸۷: ۶۹)

در معناى ادب چنين آمده است كه : «الأدب الصالح هو العمل المندرج تحت القواعد النبوية، و الخُلق الموافق للقوانين الشرعية. و المعنى: و باستعمال العقل العملى و تهذيب الأخلاق أو بحسن التأديب يحصل التأدّب بالآداب الصالحة، و التخلّق بالأخلاق الحميدة» (الكافى، ١٣٩٧: ٢٦/١)؛ يعنى ادب عملى است كه در ذيل قواعد نبوى انجام شود و اخلاقى راكه موافق با قوانين شرعيه باشد ادب مىنامند. آداب در اصطلاح: «فى حديث الوالد مع الولد: وَاعلَم أنَّكُ مسؤلٌ عَمًّا وليتَه مِن حسنِ الأدبِ». در حديث آمده تو مسؤول حسن ادب فرزند خود هستى (همان). «الأدب: حسن الخُلق و فى الحديث: حَيرُ مَا وَرَثَ الآباءِ لِأبنَائِهم الأدبُ». برترين چيزى كه مىتوان ارث برد، ادب است (همان).

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حديث



«قال مسعدة: يعنى بالأدب العلم، و فـى حـديث: كـان على الله يُـوَدِّبُ أصـحابَه، أى يعلمهـم العلـم و محاسن الأخلاق» (همان)؛ در حديث آمده كه على بن ابى طالب الله اصحاب خـود را ادب يـاد مـىداد يعنى علم آن را به ايشان مى آموخت.

همانگونه که ملاحظه شد، ادب در لغت بهمعنای آموزش و تربیت بر انجام امـور نیـک و حَسَـن اسـت، یعنی تعلیماتی که نتیجهاش رفتار مناسب و کردار نیکو است؛ از این رو، به افردی که آداب اخلاقـی را رعایـت نمیکنند، بیادب میگویند؛ یعنی تحت تعلیم و تربیت قرار نگرفتهاند و اخلاق ندارند.

در اینجا هم منظور از آداب و احکام تلاوت همین است؛ یعنبی باید رفتارهای نیکو و حسن را نسبت بهتلاوت و قرائت قرآن بررسی کرد.

#### ۲. تلاوت

کلمه «تلاوت» در لغت از ریشهٔ «ت ل و» به معنای متابعت و پیروی کردن است ( فراهیدی، ۱۴۰۹: ۱۳۴/۸؛ ابن منظور، ۱۴۱۴: ۲۸/۲)؛ چراکه وقتی عرب می گوید: تـلا، منظورش اتباع است (ابن منظور، ۱٤۱٤: ۱۰۲/۱۴). البته آن هم به گونه ای که بین تابع و متبوع هیچ گونه فاصله ای وجود نداشته باشد. ابن فارس می گوید: ریشه «ت ل و» یک معنا بیش ندارد و آن در پی آمدن (اتباع) است و چون در خواندن قرآن آیات در پی یکدیگر می آیند، به آن تـلاوة القـرآن گفته شـده است (ابن فارس، ۱۴۰۴: ۱۴۰۴). در این میان راغب از دیگران مفصل تر و تحقیقی تر بیان کرده و برخی فقط سخن او را تکرار کرده اند.

راغب گفته: تلو بهمعنای متابعت دو چیز است که بین آنها فاصلهای نباشد و این گاهی بـه متابعـت در جسم است و گاه به اقتدای در حکم یا در قرائت و تدبر در معنا باشد (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۱۶۷).

با توجه به تمام معنای بیانشده دربارهٔ تلاوت معنای راغب اصفهانی دقیقتر و کامل تر است که میگوید: تلاوت بهمعنای متابعت دو چیز بهگونهای که بین آن فاصلهای نباشد و پشت سر هم بیاید.

تلاوت در اصطلاح: «تلاوت» بهمعنای پیروی و دنبالهروی کردن است و به قرائت قـرآن از ایـن رو «تلاوت» اطلاق شده که آیات آن پیدرپی و بهدنبال هم خوانده می شود. از راغب اصفهانی نقـل شـده: متابعت، گاهی به جسم و گاهی به پیروی در حکم و گاهی با خواندن و با تدبّر در معنی است و مصـدر آن تلاوة است (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۱۶۷).

بنابراین، خواندن آیات خدا و تدبر در آن را از آن جهت تلاوت می گویند که متابعت از آنها است. گویا شخص قاری، در پی کلمات و معانی می رود. تلاوت، واژهای است که برای دقیق و با تأمل خواندن قرآن کریم و دیگر کتب آسمانی استعمال شده و معنی آن اخصّ از قرائت است؛ یعنی هر تلاوتی قرائت

امعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International Unive جتمع آموزش عالى قرآن وحيث

است امّا هر قرائتی تلاوت نیست. معنی اصلی «تلاوت» متابعت و پیروی است و چون در مورد قرائت قرآن به کار رود متضمّن این نکتهٔ لطیف هست که قاری باید از تعلیمات قرآن پیروی کند (رکنی یـزدی، ۱۳۷۹: ۵۲).

#### ۳. جوامع

جامع: یعنی دربرگیرنده همه افراد مورد نظر. همچنین کتاب روایی، مشتمل بر ابواب یا موضـوعات مختلف (خوانساری، ۱۳۷۶: ۸۳).

جوامع در اصطلاح: «الجامع في اصطلاح المحدّثين: هو كتاب الحديث المرتّب على الأبواب الـذي يوجد فيه أحاديث في جميع موضوعات الـدين و أبوابـه. و عـددها ثمانيـة أبـواب رئيسـية هـى: العقائد، الأحكام، السّير، الآداب، التفسير، الفتن، أشراط الساعة، المناقب» (غورى، ١۴٢٨: ٢٧۴).

جامع که «جمع» و «جوامع» نیز گفته میشود؛ بر کتاب حدیثی اطلاق میگردد که در آن، روایاتی در موضوعات گوناگون فقهی و غیر فقهی به ترتیبی خاص گردآوری شده باشد (شاهرودی، ۱۴۲۶: ۳۸/۳).

عنوان کلّی شامل همه افراد مشترک در یک معنا جامع (معنا)، به مفهومی کلی و عنوانی فراگیر گفته میشود که دربرگیرنده تمامی افراد و مصادیق خود میباشد؛ مانند: مفهوم انسان که جامع میان همه افراد آن است (مرکز اطلاعات و مدارك اسلامی، ۱۳۸۹: ۳۷۱).

«جوامع» جمع «جامع» به آن دسته از کتب حدیثی اطلاق می شود که به حوزه یا دست های خاص از روایات اختصاص نداشته و همه یا بخش عمده ای از ابواب حدیثی را در بر می گیرند؛ برخی از صاحب نظران، ابواب حدیثی مورد نظر را بدین شرح دانسته اند: باب عقاید، باب احکام، باب رقاق، باب آداب خوردن و آشامیدن، باب تفسیر، باب تاریخ و سیره، باب سفر و نشستن و برخاستن، باب فتن (شانه چی، بی تا، ص ۲۷).

مراجعه به کتب حدیثی که از آنها به عنوان «جوامع حدیثی» یاد می شود، نظیر: «کتب اربعه شیعه» و «صحاح سته اهل سنّت» نشان می دهد که پدید آوردنگان هر یک از آنها، بنا به سلیقه شخصی خود، مجموعه احادیث را به ابواب مختلف تقسیم کرده اند؛ هر چند می توان ابواب آنها را در یک دسته بندی روشمند، به سه حوزه: عقاید، اخلاق، احکام و یا با نگاهی وسیعتر، به پنج حوزه: عقاید، اخلاق، احکام، تاریخ و سیره، تفسیر، تقسیم نمود؛ از سویی دیگر، برخی، اصطلاح «جوامع» را منحصر به آن دسته از کتب حدیثی دانسته اند که در آنها احادیث، بر اساس ترتیب ابواب فقهی، منعکس شده است (جدیدی نژاد، ۱۳۸۰: ۵۰؛ دهخدا، ۱۳۳۸: ۷۲/۱۶). در این صورت دامنه اصطلاح «جوامع» به حوزه

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



احکام منحصر خواهد شد؛ اما به نظرمیرسد، تعریف نخست دقیق تر باشد؛ به ویژه آنکه برخی از محقّقان تصریح کرده اند که انتخاب عنوان الجامع الصحیح برای کتاب های حدیثی همچون: بخاری و مسلم، و عدم کاربرد چنین عنوانی برای کتب حدیثی دیگر چون: سنن نسایی و سنن ابن ماجه، به خاطر گستردگی ابواب حدیثی در دو کتاب نخست و انحصار همه یا بیشتر روایات دو کتاب دوم به روایات فقهی است.

گذشته از اختلاف در دامنه مفهومی اصطلاح «جوامع»، باید دانست که در موارد برشمردن کتب حدیثی به عنوان «جوامع»، تمام حوزه مفهومی این اصطلاح، به ویژه بر اساس تعریف نخست، رعایت نمی شود؛ چنان که از کتاب های حدیثی همچون: استبصار و سنن ابن ماجه به عنوان جوامع حدیثی یاد می شود؛ در حالی که ابواب آنها فاقد گستردگی بوده و تنها در حوزه احکام، به جز در مواردی محدود، منعکس شده است؛ چنان که از برخی دیگر از کتب حدیثی، که دارای اصطلاحات دیگری همچون: مستدرک و معجم هستند؛ نیز گاه از روی تسامح، با عنوان جوامع حدیثی یاد می شود.

«كتانى» در تعريف جوامع چنين بيان مىكند كه: «و الجامع عندهم، ما يوجد فيه من الحديث جميع الانواع المحتاج اليها: من العقائد و الاحكام و الرقاق و آداب الاكل و الشرب والسفر ا المقـام و مـا يتعلـق بالتفسير و التاريخ و السير والفتن و المناقب و المثالب و غير ذالك» ( بقاعى، ١۴٢٣: ٢٨).

جامع از نظر محدثان کتاب حدیثی، آن دسته از کتب حدیثیاند که تمام احادیث مورد نیاز را در بر دارد اعم از عقاید، احکام، احکام مربوط بهعبد، آداب خوردن و آشامیدن و سفر و ماندن در وطـن و آنچه که مربوط به تفسیر، تاریخ، سیره و ملاحم و فتن و فضایل و مثالب و دیگر موضوعات است.

نورالدین عتر نیز معتقد است که جوامع حدیثی، آن دسته از کتب حدیثی اند که هشت دسته از موضوعات را در بر می گیرند که عبارتند از: عقاید، احکام، سیر، آداب، تفسیر، فـتن، اشـراط السـاعة، مناقب (نورالدین عتر، ۱۴۲۱: ۱۹۹).

بر این اساس، کافی دارای سیوشش کتاب، تهذیب الاحکام دارای بیستویک کتاب و استبصار دارای بیستودو کتاب است. در میان جوامع حدیثی اهل سنت، بخاری دارای نودوهفت کتاب، مسلم دارای پنجاهوچهار کتاب و ترمذی دارای پنجاه کتاب است.

# ب. بررسی صوت حسن و تحزین صوت قرآن در روایات فریقین

حال که مفهوم مفاهیم کلیدی دانسته شد به بحث اصلی که بحث صوت حسن و تحزین صوت قرآن در روایات فریقین است بررسی میگردد.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International Univer جتمع آموزش عالى قرآن و حديث

۱. زیباخوانی و صوت حسن

رابطه بین زیباخوانی و ترتیل خوانی، عموم و خصوص من وجه است؛ در یکجا جمع می شوند مثل عبدالباسط که هم ترتیل خوان و هم زیبا خوان است. اما دو وجه افتراق دارند: فردی زیباخوان است ولی ترتیل خوان نیست؛ یعنی قرائت منظم و مرتبی ندارد و برعکس، ممکن است فردی ترتیل خوان باشد، اما زیباخوان نباشد، چراکه صوت زیبایی ندارد.

اما محرز است که زیباخوانی، صددرصد مطلوب اسلام است؛ چراکه زیباخوانی، حُسـن اسـت و حُسن در آیات و روایات متعددی، مطلوب شمرده شده است.

در قرآن کریم آیات زیادی وجود دارد که کلمه حُسن و احسن... استفاده شده است کـه بعضـی از آنها ذکر میکنیم.

## ۱-۱. حکم زیباخوانی در آیات

آیات قرآنی که درباره زیباخوانی مورد استناد قرار می گیرد را می توان به لحاظ صراحت در دلالت به دو دسته تقسیم کرد: دسته اول آیاتی که صراحتا به زیباخوانی در قرائت قرآن کریم اشاره دارند و دسته دوم آیاتی که صراحتا اشاره ندارند اما دلالت آنها به شکلی است که می تواند به صورت غیر مستقیم تأییدی بر زیباخوانی قرآن کریم نیز باشد.

> یک. آیات صریح آیاتی که بهصورت صریح به زیباخوانی اشاره دارند عبارتاند: آیه اول: آیات ترتیل

از ریشهٔ «ر ت ل» و مصدر باب تفعیل است. «رتل» در لغت یعنی زیبایی و خوبی ترکیب چیزی. کسی که دارای دندانهای سفید و مرتب بدون در هم رفتگی باشد را «رَتِل الأسنان» گویند. کلامی که نیکو و در حالت آرامش بیان شود را «کلامٌ رَتَل و رَتِل» مینامند. ترتیل در کلام یعنی زیبانمودن ترکیب آن، آشکار و با مکث و طمأنینه اداکردن است (ابن منظور، پیشین، ۱۳۲/۵؛ فیروزآبادی، پیشین، ۹۰۳). از ریشة «رتل» چهار مورد کاربرد در آیات زیر وجود دارد:

وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ لا نُزِّلَ عَلَيهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً واحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤادَكَ وَ رَتَّلْناهُ تَـرْتِيلاً ﴾ (فرقان: ٣٢)؛ و كسانى كه كافر شدند، گفتند: «چرا قرآن يكجا بر او نازل نشده است؟» اين گونه [ما آن را به تدريج نازل كرديم] تا قلبت را به وسيلهٔ آن استوار گردانيم، و آن را به آرامي [بر تو] خوانديم.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



﴿وَ رَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً﴾ (مزمل: ٤)؛و قرآن را شمرده شمرده بخوان.

در آیهٔ نخست، خدای متعال ترتیل را به خود نسبت داده است. در بیان مفهوم آن گفته اند: آشکارکردن و جاری ساختن بخشی از کلام به دنبال بخشی دیگر است. همچنین تفصیل دادن یا جداکردن اجزای آن از یک دیگر می باشد (طبر سی، پیشین، ٤٤٨/ ٤٤). علامه طباطبایی آن را نزول متفرق و تدریجی قرآن توسط خدای متعال دانسته که بخشی را در پی بخشی دیگر نازل کرده است به گونه ای که روابط (معنایی و کلامی) از هم گسیخته و نتایج قسمتهای مختلف قطع نمی شود و هدف آموزشی قرآن با این نزول غیر یک باره دچار فساد و اشکال نمی گردد (طباطبائی، پیشین، ما ۲۱۰/۱۵ این و دلامه به این مطلب مهم اشاره می کند که چون قرآن، کتاب بیان و دلیل در مقابل اشکالات و شبهاتی است که وارد می کردند، این پاسخ گویی جز با نزول تدریجی ممکن نبود؛ زیرا اشکالات را در طول زمان مطرح می کردند و پاسخ نیز باید به اقتضای طرح اشکال داده می شد (نک: پیشین، ص ۲۱۲). ایشان دیدگاه مفسرانی که عبارت «وَ رَتَّلْناهُ تَرْتِیلاً» را جدا از ماقبل معنا کرده و صرفاً

آیهٔ دوم \_ همانگونه که قبلاً ذکر شد \_ می تواند به ترتیل قرآن (یا ترتیل نماز) بـازگردد کـه البتـه وجـه اول مشهورتر است.

روایات متعددی از پیامبر گرامی اسلامﷺ و اهل بیت ﷺ نقل شده که در بیان معنای ترتیل قرآن است؛ از جمله: امام موسی کاظم ﷺ از پدران معصومش روایت می کند: از رسول خداﷺ دربارهٔ آیهٔ یاد شده سؤال شد؛ فرمود: «بَینْهُ تِبْیاناً؛ وَ لَا تَنْمُرُهُ نَثْرَ الرَّمْلِ، وَ لَا تَهُذَّهُ هَذَّ الشِّعْرِ. قِفُوا عِنْدَ عَجَائِبِهِ، وَ حَرِّکُوا بِهِ الْقُلُوبَ؛ وَ لَا یکُونُ هَمُ أَحَدِکُمْ آخِرَ السُّورَةِ» (مجلسی، پیشین، ۲۱۵). یعنی: آن را به وضوح بیان کن؛ بسان ریگهای بیابان پراکنده نکن و همانند شعر به هم متصل مگردان؛ در هنگام عبور از عجایبش بایستید و با آن قلبها را به حرکت در آورید؛ تلاش هیچ یك از شما نباید رسیدن به آخر سوره باشد.

از امام صادق الله هم دربارهٔ این آیه سؤال شد؛ فرمایش حضرت امیرالمؤمنین الله که شبیه حدیث نبویﷺ یاد شده است را بیان فرمود (کلینی، پیشین، ۲۰۲).

همچنین از امام جعفر صادق این در حدیثی دیگر دربارهٔ مفه وم آن آیه نقل شده است: «هُوَ أَنْ تَتَمَكَّثَ فِيهِ، وَ تُحَسِّنَ بِهِ صَوْتَكَ» (مجلسی، پیشین، ۱۹۱)؛ ترتیل آن است که در خواندن آن درنگ کنی و صدایت را با خواندن آن نیکو گردانی.

ابوعمرو دانی در بیانی معنای اصطلاحی ترتیل، آن را با تلفظ کامل همزه و ترک آن، قصر مد، اختلاس حرکت و تخفیف آن همراه میداند که این موارد در تحقیق وجود ندارد. سپس با اشاره بـه آیـهٔ

امعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International Unive جمع آموزش عالى قرآن و حديث

> اخیر، آن را چنین معنا می کند: «در قرائت قرآن مکث کن و هر حرف را از حرف بعدش جدا ساز و به صورتی عجله نکن که بعضی از حروف در برخی دیگر داخل شوند (دانی، پیشین، ۱۳۲–۱۳۳). ابن الجزری در توضیح نسبتاً طولانی ای که دربارهٔ ترتیل می دهد، سه نکته را می افزاید: نخست: در ترتیل باید تدبر و تفهم قرآن حاصل شود. دوم: در ترتیل باید قرائت به صورت حرف حرف و آشکار باشد. نکتهٔ پایانی: کشش و تأنی در ترتیل وجود دارد. به این ترتیب، وی تحقیق را داخل در ترتیل دانسته است (ابن الجزری، پیشین، ۲۰۷–۲۰۲). حصری، ترتیل را کیفیتی در قرائت می داند که تمام قواعد تجوید به طور کامل و دقیق رعایت می شود. در کنار آن، توجه دقیق به وقف و وصل صحیح صورت می گیرد. اینها به گونه ای است که ذوق

> سلیم از آن دوری نمی کند و قرائت با کندی و آرامش صورت می گیرد (حصری، پیشین، ۲۸۷-۲۸۸). حسنی شیخ عثمان، ترتیل را لفظی میداند که تمام مراتب سه گانهٔ تحقیق، حدر و تدویر را دربر دارد و هر نوع تلاوت قرآن با لحن و صوت عرب، زیبایی تلفظ و صوت، رعایت و تطبیق دقیق احکام تجوید و مراعات وقف و ابتدا که به تدبر در معانی منجر می شود را شامل می شود (عثمان، پیشین، (۱۲). عبدالمجید هم شبیه همین معنا را به اختصار ذکر می کند (عبدالمجید، پیشین، ۲۷).

> غانم الحمد اقوالی را ذکر میکند که نشانگر یکی ودن تحقیق و ترتیل است. وی همچنین برخی دیدگاهها که ترتیل را یکی از مراتب قرائت میدانند ذکر میکند. البته ایشان اقوال کسانی مثل ابن الجزری که قائل به تمایز بین این دو هستند را در این بحث مطرح نمیکند (نک: الحمد، پیشین، ۲۶۹ ـ ۷۱۱).

> به این ترتیب باید ترتیل را نه مرتبه ای از مراتب قرائت در کنار سه نوع دیگر دانست، نه معادل با تحقیق (ابن الجزری، پیشین، ۲۰۹)؛ زیرا در ترتیل، توجه به معانی و تدبر و فهم قرآن وجود دارد (دانی، پیشین، ۱۳٤) که در هیچیک از انواع دیگر \_ حتی تحقیق \_ شرط قرار داده نشده است. هرچند ترتیل می تواند بر هریک از انواع سه گانهٔ مورد اشاره تطبیق داده شود، ولی به جهت آرامش مورد اشاره در ترتیل و کندی سرعت قرائت، با تحقیق و تدویر بیشتر قابل جمع است تا حدر.

> ترتیل به عنوان یکی از مستحبات قرائت در نماز نیز برشمرده شده است (طباطبائی یـزدی، پیشـین، ۸۰۵). برخی گفتهاند ترتیل فقط برای تدبر مستحب نیست، بلکه حتی کسی که معنای قـرآن را متوجـه نمی شود، باز هم ترتیل و کندی قرائت برایش استحباب دارد؛ زیـرا نسـبت بـه حالـت عجلـه و سـرعت داشتن در قرائت، به احترام و تأثیر پذیری بیشتر قلب از قرآن نزدیک است (ابنالجزری، پیشین).

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



توجه شود که مراد از ترتیل اصطلاحی، شیوهٔ متداولِ تلاوت معروف بـه «ترتیـل» کـه کـل قـرآن در حدود سیساعت تلاوت میشود، نیست.

دو. آيات غيرصريح

آیه اول: ﴿وَ قُلْ لِعِبادی یقُولُوا الَّتی هی أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيطانَ ينْزَعُ بَينَهمْ إِنَّ الشَّيطانَ كانَ لِلْإِنْسانِ عَـدُوًّا مُبينا﴾ (إسراء: ٥٣)؛ و به بندگانم بگو سخنی که بهتر است بگوئيد، چون شيطان می خواهد ميـان آنـان کدورت بيفکند که شيطان برای انسان دشمنی آشکار است.

در این آیه سفارش بهقول حُسن و زیبا شده است. در کشف الاسرار آمده: منظور از آیه: ﴿الَّتِـى هـى أَحْسَنُ﴾ این است که با یکدیگر و یکدیگر را سـخن نیکـو گوئیـد (احمـد بـن محمـد میبـدى، ١٣٧١: ۵۶۶/۱). و نیز آمده: اى محمّد بندگان مرا گوى تا از سخنها آن گویند کـه نیکـوتر اسـت و راسـتتر و پسندیدهتر و آن ذکر و ثناء خداست و یاد کرد او بر زبان و یاد داشت او در دل (همان، ۵۸۳).

و در تفسیر کاشف در ذیل آیه آمده: خدا به پیامبرش دستور میدهد که بهمؤمنان و یا تمام مردم فرمان دهد که به بهترین وجه سخن بگویند و به هر قیمتی که تمام شود، سخن حق و عدالت را بیان کنند (محمد جواد مغنیه، ۱۳۷۸: ۹۳/۵).

معنای جمله «الَّتِی هی أَحْسَنُ» کلماتی است که احسن و از نظر مشتمل بودن بر ادب و خالیبودن از خشونت و ناسزا و توالی فاسده دیگر، نیکوتر باشد.

این آیه و دو آیه بعد از آن، دارای یك سیاق هستند و خلاصه مضمون آن دو دستور به نیكو سخن گفتن و ادب در كلام را رعایت كردن و از وسوسه های شیطان احتراز جستن است و این كه بدانند كه امور همه به مشیت خدا است، نه به دست رسول خدای، تا او قلم تكلیف را از گروندگان خود برداشته و ایشان را اهلیت سعادت بدهد به طوری كه هرچه خواستند بگویند و دیگران را از هرچیزی محروم كنند و دربارهٔ دیگران هرچه دلشان خواست بگویند؛ نه چنین نیست كه خداوند به گزاف فردی را هر چند از انبیاء باشد چنین اختیاری بدهد كه افراد نالایق را به جهت تقرب داده و افراد لایق را محكوم آنان كند، آری در درگاه خدا حسن سریره و خوش رفتاری و كمال ادب ملاك برتری انسان ها است؛ حتی اگر در میان انبیاء هم خداوند بعضی را بر بعضی برتری داده باز بیه وده بلكه به خاطر همین حسن رفتار و سیرت و ادب بیشتر بوده است؛ مثلا داوود از بر دیگران برتری داده و او را زبور داد و در آن بهترین ادب و پاكیزهترین حمد و ثنا را نسبت به خدای تعالی به وی آموخت (طباطبائی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۳).

از اینها معلوم می شود که گویا قبل از هجرت رسول خدای بعضی از مسلمانها با مشرکین مواجه می شدند و در گفتگوی با آنان سخنان درشت گفته و چه بسا می گفته اند شما اهل آتش و ما مؤمنین به برکت رسول خدای اهل بهشتیم و همین باعث می شده که مشرکین علیه مسلمانان، تهییج شده عداوتها و فاصلهها بیشتر شود و در روشن کردن آتش فتنه و آزار مؤمنین و رسول خدای و عناد با حق بهانه های تازهای به دستشان بیاید.

جتمع آموزش عالی قرآن و حدیث

لذا خدای تعالی به رسول گرامی خود دستور می فرماید که ایشان مردم را امر به خوش زبانی کنند و اتفاقا مقام مناسب چنین سفارشی هم بود، چون در همین آیات قبل بود که دیدیم مشرکین نسبت به آن جناب بی ادبی نموده و او را مردی جادو شده خواندند و نیز نسبت بهقرآن و معارفی که درباره مبدأ و معاد در آن است استهزاء کردند.

پس جمله ﴿وَ قُلْ لِعِبادِي يقُولُوا الَّتِي هي أَحْسَنُ﴾ امر به اين است كه رسول خـداﷺ را امـر بـهخوش زباني كند و آيه شريفه از نظر بيان نظير آيه ﴿وَ جادِلْهِمْ بِالَّتِي هي أَحْسَنُ﴾ (نحل: ١٢۵) است (طباطبائي، ١٣٧۴: ١٣٧۴).

بعضی گفته باشند مقصود از گفتار به احسن خودداری کردن از جنگ با مشرکین و برقرار کردن روابط حسنه و مسالمت آمیز است، و خطاب در آیه به مؤمنین صدر اسلام و اهل مکه است که هنوز رسول خدای هجرت نکرده، و آیه شریفه به طوری که از روایات اسباب نزول بر می آید، در حقیقت نظیر آیه: ﴿وَ قُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً》 (بقره: ٨٣) می باشد که به مسلمانان دستور می دهد با مردم خوش زبان باشند (کاشانی، ١٣٦٩: ١٨/٨) و گویند کلمه احسن شهادتین است و محققان گفته اند که کلمه احسن آن است که کسی را یاد نکنند مگر بر نیکویی (همان).

آيه دوم: ﴿ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظاماً فَكَسَوْنَا الْعِظامَ لَحْماً ثُمَّ أَنْشَأْناه خَلْقاً آخَرَ فَتَبارَكَ اللَّه أَحْسَنُ الْخالِقينَ ( مؤمنون: ١۴)؛

ایجاد صوت، خلقت است؛ چراکه از عدم به وجود آمده است. اگر متکلم سخن نگوید، هیچ صوتی وجود خارجی پیدا نمیکند و سکوت محض است.

«قال الراغب في المفردات: أصل الْبَرْكِ صدر البعير و إن استعمل في غيره، و يقال له: بِرْكَةٌ، و بَرَكَ البعير: ألقى بركه، و اعتبر منه معنى اللزوم»؛ راغب در مفردات مي گويد: اصل ماده (برك) با فتح باء و سكون راء و كاف، بهمعناى سينه شتر است. وقتى مى گويند: برك البعير، معنايش اين است كه شتر، زانو بهزمين زد و از همين معنا، معناى لزوم را اعتبار كردهاند. و نيز مى گويد: آب انبار را هم از ايسن جهت

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حديث



(برکه) به کسر باء و سکون راء، می گویند که آب در آن توقف می کند. برکت را هم که بهمعنای خیر الهی است از این جهت که نحوه ثبوتی دارد برکت گفتهاند. و (مبارك) به چیزی می گویند که آن خیر الهی در آن باشد. باز ایشان اضافه کرده چون خیر الهی از جایی و به نحوی صادر می شود که نه محسوس کسی است و نه شمردنی و نه محدود شدنی، از این جهت هر چیزی را که در آن زیادی غیر محسوس دیده شود، مبارك خوانده و می گویند چقدر با برکت است (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۱۹۹، ماده برك).

پس (تبارك) از خداى تعالى، به معناى اختصاص او به خير كثيرى است كه به بندگان خود افاضه مىكند و خلق به معناى تقدير است پس اين خير كثير همهاش در تقدير او هست و آن عبارت است از ايجاد موجودات و تركيب اجزاء آن، به طورى كه هم اجزايش با يكديگر متناسب باشد، و هم با موجودات ديگر سازگارى داشته باشد و خير كثير هم از همين جا برمى خيزد و منتشر مى شود.

از اینکه فرمود: او بهترین خالقها است فهمیده می شود که خلقت تنها مختص به او نیست و همین طور هم هست؛ چون همان طور که قبلا هم گفتیم که خلقت به معنای تقدیر است و تقدیر یعنی مقایسه چیزی با چیز دیگر و این اختصاص به خدای تعالی ندارد؛ علاوه بر این، در کلام خود خدای عزوجل خلقت به غیر خدا هم نسبت داده شده، آنجا که فرموده: ﴿وَ إِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطَّينِ كَهيئَةِ الطَّيرِ﴾ (مائده: ١١)؛ و نیز فرموده: ﴿وَ تَخْلُقُونَ إِفْكاً﴾ (عنکبوت: ١٧)؛ (طباطبائی، ١٣٧۴: ١٤/١٥).

خلاصه مطالب: از آیات و تفسیر بیان شده در ذیل این آیه بدست می آید که خداوند متعال بـهپیامبر و بنگان خود تاکید کرده است که بین خودشان بانیکو صحبت کند و بهدیگران هم بهاین امر کنند. تحلیل دلالت آیات:

این آیه صریحاً به زیباخوانی و حسن تلاوت قرآن دلالت نمیکند ولی میتوان از این بیان و حکم خداوند که به پیامبر شخود و مؤمنان داده شده، برداشت کرد که نیکو صحبت کردن و حسن کلام نزد خداوند و مؤمنان پسندیده و مورد ستایش است؛ پس تلاوت کلام الهی که بالاتر از همه کلام و احسن الکلام است بیشتر نیاز به زیباخوانی و حسن تلاوت دارد. از سوی دیگر خدایی که احسن الخالقین مخلوقات خود را زیبا خلق کرده است زیبایی را دوست دارد.

### ۱-۲. حکم زیباخوانی در روایات

روایت زیادی از اهل بیت می نقل شده که آنها را نیز می توان بر اساس نوع دلالت به صریح و غیر صریح تقسیم کرد. به عبارت دیگر، روایاتی که درباره حسن صوت مورد استشهاد قرار می گیرند همگی دلالت یکسانی ندارند. برخی از این آیات مستقیم مربوط به تلاوت قرآن کریم نیستند؛ اما حسن صوت را به صورت عام مورد توجه قرار داده و بر فضیلت صدای نیکو در بسیاری از کارها تاکید کردهاند. یکی از مصادیق صدای نیکو در تلاوت قرآن کریم آشکار می شود. بر همین اساس می توان روایات مربوط به حسن صوت را به دو دسته تقسیم نمود:

امعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International Unive جتمع أموزش عالى قرآن و حديث

یک. روایات خاص

روايت اول:

«عَنْ حَفْصِ قَالَ: سَمِعْتُ مُوسَى بْنَ جَعْفَرَ لِيَ يَقُولُ لِرَجُلٍ أَ تُحِبُ الْبَقَاءَ فِى الدُّنْيا فَقَالَ نَعَمْ فَقَالَ وَ لِمَ قَالَ لِقِرَاءَةِ قُلْ هوَ اللَّه أَحَدٌ فَسَكَتَ عَنْه فَقَالَ لَه بَعْدَ سَاعَةٍ يا حَفْصُ مَنْ مَاتَ مِنْ أَوْلِيائِناَ وَ شِيعَتِنَا وَ لَمْ يحْسِنِ الْقُرْآنَ عُلِّمَ فِى قَبْرِه لِيرْفَعَ اللَّه بِه مِنْ دَرَجَتِه فَإِنَّ دَرَجَاتِ الْجَنَّةِ عَلَى قَدْرِ آياتِ الْقُرْآنِ يقالُ لَه اقْرَأْ وَ ارْقَ فَيقْرَأْ ثُمَّ يرْقَى قَالَ حَفْصٌ فَمَا رَأَيتُ أَحَدا أَشَدَّ حَوْفاً عَلَى نَفْسِه مِنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ لِيلا وَ لاَ أَو ارْقَ فَيقُرَأْ ثُمَّ يرْقَى قَالَ حَفْصٌ فَمَا رَأَيتُ أَحَدا أَشَدَ خَوْفاً عَلَى نَفْسِه مِنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرَ لِيلا وَ لاَ أَرْجَى النَّاسِ مِنْه وَ كَانَتْ قِرَاءَ تُوااتَ عُوْنَا عَلَى نَفْسِه مِنْ مُوسَى

حفص می گوید: شنیدیم که امام موسی بن جعفر این به مردی می گویند: آیا بقاء در دنیا را دوست داری؟ گفت: بله. گفتند: برای چه؟ گفت: برای خواندن سورهٔ توحید. امام این چند لحظهای سکوت کردند و بعد فر مودند: ای حفص! کسانی که از دوستان و شیعیان ما باشند و قرآن را به حُسن نخوانند، در مرقدشان، به آنها آموخته می شود تا خداوند عزوجل به واسطه حُسن قرانت، درجات او را بالا برد؛ چرا که درجات بهشت به اندازه آیات قرآن است. گفته می شود: بخوان، و بالا برو، (در ادامه) حف می گوید: کسی را در داشتن خوف و رجاء شدیدتر از امام موسی بن جعفر این ندیدم و قرآن را به محزون بود (کنایه از دلنشین بودن صوت آن حضرت) پس هرگاه (قرآن را) قرائت می نمود، مانند کسی بود که با انسانی سخن می گوید.

سؤال: این که امامﷺ میفرمایند: «یا حَفْصُ مَنْ مَاتَ مِنْ أَوْلِیائِنَا وَ شِيعَتِنَا وَ لَمْ يحْسِنِ الْقُرْآنَ عُلِّمَ فِي قَبْرِه» (همان). بهچه معنا است؟

پاسخ: به این معنا است که شیعیانی که حُسن قرائت نداشتند، در قبر، به آنها آموزش داده می شود که چگونه قرآن بخوانند و چون امامﷺ در صدد بیان کان ناقصه است نه تامه، از این رو، سخن امامﷺ نمی تواند دست آویز تن پروران باشد تا امر آموختن قرآن را به زمان پس از مرگ بسپارند.

مؤید این مطلب، احادیثی است که بهصراحت، مؤمنین را به فراگیری علم و دانش تشویق میکنند و اگر کان تامّه قصد شده باشد، دیگر هیچ لزومی به فراگیری علم قرائت قرآن در دنیا نیست؛ چراکه وقتی اصل قرآن را در قبر آموزش میدهند، دیگر نیازی به آموختن قرائت در دنیا نیست از ایس رو، منظور امامﷺ از کلمه عُلِّمَ، حُسن تلاوت و قرائت است، نه اصل قرائت قرآن.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



بهعبارتی، معنای روایت این است که بعضی از شیعیان، قرآن را فرا گرفتهانـد ولـی آن را بـهزیبایی قرانت نمیکنند؛ پس از مرگ نحوهای قرانت زیبا بهاین افراد آمواش داده میشود. از طرفی نیز باید توجه داشت، در بهشت فقط زیبایی در حدّ اعلی مطلوب نیست.

همچنين در روايت آمده بود: «يَقَالُ لَه اقْرَأْ وَ ارْقَ فَيقْرَأْ ثُمَّ يرْقَى» (همان).

در بهشت به مؤمنین گفته میشود: بخوان و بالا برو؛ اگر شیعیان اصل قرانت قرآن را ندانند، چگونه بخوانند و مراتب ترقی را در آخرت و درجات بهشت بپیمایند؟! پس نمیتوان پذیرفت که روایت ناظر بر اصل قرائت قرآن باشد، بلکه منظور حُسن قرائت قرآن است و ظاهر روایت، مؤید کان ناقصه است.

هنر زیباخوانی را در قبر به آنها آموزش میدهند تا نسبت به بقیه بهشتیان احساس کمبود و نصب نکنند ﴿لا يمَسُّهمْ فيها نَصَب﴾ (حجر: ۴۸)؛ چراکه بزرگترين نصب و اذيت مؤمن، احساس کمبود نسبت به ديگران است.

اگر بگویید: ﴿إِنَّ رَبَّكَ واسِعُ الْمَغْفِرَةِ﴾ (الـنجم: ٣٢)؛ و مغفـرت الهـي خيلـي خيلـي بزرگتـر از تصورات ماست؟

در پاسخ می گوییم: این که بگوییم مغفرت خداوند متعال بزرگتر از قرائت قرآن ماست، این بگوییم قرآن را هرگونه که می خواهید بخوانید، خداوند قبول می کند، نوعی تکلیف معین کردن برای خداونـد است و با روح تعبد و عبدبودن سازگاری ندارد به علاوه، با احادیث تعلیم و تعلم، ظاهر حدیث و نیـز بـا تحقیق در مسئله تناسب ندارد.

نقد اول: منظور کلام (قرآن را هرگونه که می خواهید بخوانید، خداوند قبول می کند) این نیست که هرگونه غلط هم بخوانید خداوند قبول می کند، بلکه این کلام برای کسانی است که غیر عرب هستند و خواندن درست عربی بلد نیستند لذا اول باید عربی را یاد بگیرند تا بتوانند قرآن را بخوانند و بعد از ایس که یاد گرفتند باز هم مانند عرب زبان نمی توانند بخوانند لذا تا حد امکان ما سعی کنیم که درست بخوانیم ولی اگر باز هم اشتباه در قرائت باشد که درست کردن آن از امکان ما خارج باشد پس خداوند مهربان و بخشنده است همین قرائت را زما قبول خواهد کرد.

نقد دوم: این فکر هم یک احتمال است، نا تکلیف معین کردن برای خداوند. لـذا ایـن گفـتن کـه (قرآن را هرگونه که میخواهید بخوانید، خداوند قبول میکند) ایـن یـک احتمـالدادن اسـت کـه شـاید خداوند همین رو از ما قبول بکند چون بهتر از این از توان ما خارج است نا این که تکلیف معـین کـردن برای خداوند.



روايت دوم:

«وَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يحْيى عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ وَ الْحُسَينِ بْنِ سَعِيدٍ جَمِيعاً عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُوَيدٍ عَنْ يحْيى الْحَلَبِى عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ مُسْكَانَ عَنْ يعْقُوبَ الْأَحْمَرِ قَالَ: قُلْتُ لِأَبِى عَبْدِ اللَّه (لِيَ جُعِلْتُ فِذَاكَ إِنَّه أَصَابَتْنِى همُومٌ وَ أَشْياءُ لَمْ يبْقَ شَىءٌ مِنَ الْخَيرِ إِلَّا وَ قَدْ تَفَلَّتَ مِنْى مَائِفَةٌ حَتَّى الْقُوْآنَ لَقَدْ تَفَلَّتَ مِنِّى طَافِفَةٌ مِنْه قَالَ فَفَزِعَ عِنْدَ ذَلِكَ حِينَ ذَكَرْتُ الْقُرْآنَ ثُمَّ قَالَ إِنَّ الرَّجْلَ لَينْسَى السُّورَة مِنَ الْقُوْآنَ لَقَدْ تَفَلَّتَ مِنِّى طَافِفَةٌ مِنْه قَالَ فَفَزِعَ عِنْدَ ذَلِكَ حِينَ ذَكَرْتُ الْقُرْآنَ ثُمَّ قَالَ إِنَّ الرَّجْلَ لَينْسَى السُورَة مِنَ الْقُوْآنَ فَتَنَّ يَعَانَي مَنْ الْقَيامَةِ حَتَّى تُشْرِفَ عَلَيه مِنْ ذَرَجَةٍ مِنْ بَعْضِ الدَّرَجَاتِ فَتَقُولُ السَّلَامُ عَلَيكَ عَلَيكِ السَّلَامُ مَنْ أَنْتِ فَتَقُولُ أَنَا سُورَةُ كَذَا وَ كَذَا ضَيعْتَنِى وَ تَرَكْتَنِى أَمَا لَوْ تَمَسَّكُتَ بِى لَبَعَدَةً بِكَمْ عَلَيكَ فَيقُولُ وَ عَلَيكِ السَّلَامُ مَنْ أَنْتِ فَتَقُولُ أَنَا سُورَةُ كَذَا وَ كَذَا ضَيعْتَنِى وَ تَرَكْتَنِى أَمَا لَوْ تَمَسَّكُتَ بِى لَبَعْدَةً بِكَمْ عَلَيكُمْ فَلَكَ فَيقُولُ وَ عَلَيكَ السَّرَمَ مَنْ أَشَرَ بِإِصْبَعِه ثُمَ قَالَ عَلَيكُمْ بِالقُوْآنِ فَتَعَلَّمُوه فَإِنَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَعَلَّمُ الْقُرْآنَ لِيقَالَ فُكَنُ قَارِي فَ مَنْ يتَعَلَّمُ اللَّرَي فِي مَنْ أَنْتَى بِعَنْ مَنْ عَلَي فَتَقُولُ أَنَا سُورَةُ كَذَا وَ كَذَا مَعْنَى وَ تَرَكْتَنِي مَن يَعَائَمُ مَنْ يَتَعَلَّمُ مَنْ يَتَعَلَّهُ مَنْ يَتَعَلَّمُ مَنْ يَتَعَلَّمُ مَنْ يَتَعَلَّهُ مَنْ يَ عَنْ مَعْنَ مِنْ يَعَائِ مَا مَنْ يَتَعَلَمُ مَنْ يَ يَعَائِ مَنْ يَ مَعْنَ مَ مَنْ يَتَعَلَّ مَا اللَّذَي مَنْ يَعَائُونَ فَي عَلَى فَوْنَ عَلَى مَنْ عَلَيْ مَا مَنْ يَتَعَلَمُ مَنْ يَتَعَمَّ مَنْ يَ عَالَ مُ مَ مَنْ يَعْتَقُولُ مَا عَنْ يَعَائَمُ مَنْ أَنْ أَنَا سُورَة وَ عَلَيْ مُ مَنْ يَتَعَلَمُ مَنْ مَنْ يَعَائُ مُ مُنْ يَ مَعْ مَ مَنْ يَعَ مَنْ عُنْ مَا مَنْ يَعْ يَتَعَلَمُ مَنْ مَنْ مَنْ عَلَى مَنْ عَا مَعْ مَنْ مَنْ عَلَي مُ مَنْ يَ مَ

سند این روایت بسیار عالی است، اکثر راویان از ثقات و اصحاب اجماع هستند؛ از این رو، خدشهای بر آن وارد نیست. دلالت آن هم بسیار واضح و روشن است. امام این افرادی را که صوت حسن دارند از این نظر تقبیح میکنند که به خاطر خداوند قرآن را باصوت حسن نمی خوانند، بلکه به خاطر امور دنیوی چنین میکنند «وَ مِنْهمْ مَنْ یتَعَلَّمُه فَیطُلُبُ بِه الصَّوْتَ فَیقَالُ فُلَانٌ حَسَنُ الصَّوْتِ» ولی با این حال، از فحوای حدیث فهمیده می شود که امام این اصل حسن صوت را تأیید میکنند؛ یعنی بحث بر سر کان ناقصه است به کان تامّه. پس اصل وجود صوت مورد تأیید امام ین قرار می گیرد و نهی امام بر سر قیود آن است و می فرمایند نباید به خاطر تشویق مردم، دنبال صوت حسن بود.

روايت سوم:

«عَنْه عَنْ عَلِى بْنِ مَعْبَدٍ عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ الْقَاسِمِ عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ سِنَانٍ عَـنْ أَبِـى عَبْدِ اللَّه اللَّيْ قَـالَ النَّبِى يَنِي لِكُلِ شَىءٍ حِلْيةٌ وَحِلْيةُ الْقُرْآنِ الصَّوْتُ الْحَسَنُ» (همان، ٦١٥، باب ترتيل القرآن بالصوت الحسن).

**سند روایت:** علی بن معبد، بنابر تحقیق، امامی و ثقه. دلالت حدیث کاملاً صریح و روشن میباشد، یعنی امامﷺ میفرمایند: برای هر چیزی زینتی است و زیبایی قرآن، صوت زیبا است.

این حدیث مستقیم بر صوت حسن و حسن تلاوت قرآن دلالت میکند لذا بنا بر بیان ایـن حـدیث برای تمام قاریان قرآن لازم و ضروری است که تا حتیالامکان تلاوت قرآن با صوت حسن قرائت شـود. تا مورد پسند خداوند و رسولش قرار بگیرد و باعث ثواب چندان برابر شود.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



## روايت چهارم:

«عَلِى بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيه عَنِ ابن مَحْبُوبٍ عَنْ عَلِى بْنِ أَبِى حَمْزَةَ عَـنْ أَبِى بَصِيرٍ قَـالَ: قُلْتُ لِأَبِى جَعْفَرَ لِلِيِّ إِذَا قَرَأْتُ الْقُرْآنَ فَرَفَعْتُ بِه صَوْتِى جَاءَنِى الشَّيطَانُ فَقَالَ إِنَّمَا تُرَائِى بِهذَا أَهلَكَ وَ النَّاسَ قَـالَ يا أَبَا مُحَمَّدٍ اقْرَأْ قِرَاءَةً مَا بَينَ الْقِرَاءَتَينِ تُسْمِعُ أَهلَكَ وَ رَجِّعْ بِالْقُرْآنِ صَوْتَكَ فَـإِنَّ اللَّه عَزَّ وَ جَلَّ يحِبُّ الصَّوْتَ الْحَسَنَ يرَجَعُ فِيه تَرْجِيعاً» (همان، ۶۱۶).

سند روایت: ابن محبوب، از اصحاب اجماع و از بزرگان راویان شیعه است. علی بن حمزة، از سران واقفی و فاسد المذهب است، ولی بنابر تحقیق، آنچه از او نقل شده، قبل از گرایش او به این مذهب بوده، در نتیجه مورد قبول است.

دلالت روایت: کلمه (ترانی) از رای یری است که به باب مفاعله رفته و ترائی شده است. بـه معنـای انجام دادن عملی به این هدف که دیگران آن را ببینند. این عمل موجب اذیت و آزار دیگران میشـود، از این رو، امامﷺ میفر مایند: هنگام قرائت قرآن، به گونه های بخوانید که خانوادهات بشـنود، ولـی مـزاحم دیگران نشوید (بین قرائتین و در حد اعتدال).

سپس امام ای می فرمایند: هنگام قرانت، به صدایت ترجیع بده، یعنی تحریردار باشد. یعنی خشک و بیروح نباشد تا موجب اذیت و آزار نشود. از تقابل صدر و ذیل روایت فهمیده می شود که ترجیع در این روایت به معنای ترجیع مصطلح بین اهل فسق و فجور نیست. و در پایان می فرمایند: خداوند عز و جل صوت حسنی را دوست دارد که ترجیع داشته باشد و دلنشین باشد.

همان گونه که مشاهده شد، این هفت روایت، در زمینه تقابل بین قرآن و صدای خوش بود. روایت ینجم:

«حَدَّثَنَا حَفْصُ بْنُ عُمَرَ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ مُعَاوِيةَ بْنِ قُرَّةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُغَفَّلٍ قَالَ: رَأَيتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَ سَلَّم يؤمَ فَنْحِ مَكَّةَ وَ هُوَ عَلَى نَاقَةٍ يقْرَأُ بِسُورَةِ الْفَنْحِ وَ هُوَ يرَجِّحُ» (ابوداود، ١٤٢٠: ٢٣٧/٢). روايت ششم:

مَحَتَّفَنَا سُلَيمَانُ بْنُ دَاوُدَ الْمَهْرِى، أَخْبَرَنَا ابنوَهْبٍ، حَدَّثَنِى عُمَرُ بْنُ مَالِكٍ وَ حَيوَةُ، عَنْ ابنالْهَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ الْحَارِثِ، عَنْ أَبِى سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ أَبِى هُرَيرَة، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَ سَلَّمَ قَالَ: «مَا أَذِنَ اللَّهُ لِشَىءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِى حَسَنِ الصَّوْتِ يتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ يجْهَرُ بِهِ» (ابوداود، ١٤٢٠: ٢: ٦٣٩). روايت هفتم:

«عَنْه عَنْ عَلِى بْنِ مَعْبَدٍ عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ الْقَاسِمِ عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ سِنَانٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّه (لِلَّهُ قَالَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ يعْطَ أُمَّتِي أَقَلَّ مِنْ ثَلَاثٍ الْجَمَالِ وَالصَّوْتِ الْحَسَنِ وَ الْحِفْظِ» (همان، ٢١٥، باب ترتيل القرآن بالصوت الحسن).

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International Universit مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

«عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ سَهلِ بْنِ زِيادٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ قَالَ حَدَّثَنِى عَلى بْنُ مُحَمَّدِ النَّوْفَلِى عَنْ أَبِى الْحَسَنِ لِلِي قَالَ: ذَكَرْتُ الصَّوْتَ عِنْدَه فَقَالَ إِنَّ عَلِى بْنَ الْحُسَينِ لِلِ كَانَ يقُرأُ فَرُبَّمَا مَرَّ بِه الْمَارُ فَصَعِقَ مِنْ حُسْنِ صَوْتِه وَ إِنَّ الإِمَامَ لَوْ أَظْهرَ مِنْ ذَلِكَ شَيئاً لَمَا احْتَمَلَه النَّاسُ مِنْ حُسْنِه قُلْتُ وَ لَمْ يكُنْ رَسُولُ اللَّه عَنْ يصَوْتِه وَ إِنَّ الإِمَامَ لَوْ أَظْهرَ مِنْ ذَلِكَ شَيئاً لَمَا احْتَمَلَه النَّاسُ مِنْ حُسْنِه قُلْتُ وَ لَمْ يكُنْ رَسُولُ اللَّه عَنْ يصَوْتِه وَ إِنَّ الإِمَامَ لَوْ أَظْهرَ مِنْ ذَلِكَ شَيئاً لَمَا احْتَمَلَه النَّاسُ مِنْ حُسْنِه قُلْتُ وَ لَمْ يكُنْ رَسُولُ اللَّه عَنْ يصَنْ مَعَدِّ بِالنَّاسِ وَ يوْفَعُ صَوْتَه بِالْقُرْآنِ فَقَالَ إِنَّ رَسُولُ اللَّه عَنْ

قرائت باصوت زيبا و نواي دلانگيز نيكوست.

روايت دوازدهم:

روايت هشتم:

پیامبر ی فرمودهاند: «زَینُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ» (بخاری، ۱۴۱۰: ۳۶۲/۱۱)؛ نسائی، ۱۳٦۷: ۳۴۸/۱). پیامبر اکرم فرمودند: قرآن را با صدای خوب و حسن تلاوت زینت بدهید. زیبایی خوانی در تمام کلام مطلوب است ولی در تلاوت آیات خداوند مطلوب تر، لذا تلاوت زیبا علی کل حال خوب و پسندیده است و نه این که فقط بین بندگان این امر مطلوب است بلکه نزد خداوند و پیامبر اکرم، هم پسندیده است. قرآن هم به این امر اشاره فرموده و احادیث هم به حسن تلاوت تأکید فراوان میکند هم چنان که اشاره شد.

حدیثی که میفرماید: در قبر به شیعیان آموزش قرآن داده می شود، منظور حدیث خود تعلیم قرآن نیست؛ بلکه منظور حسن تلاوت است نه خود تلاوت قرآن و آموزش آن.

امام رضائل از زبان رسول خدای روایت میکند: «حَسِّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ؛ فَإِنَّ الصَّوْتَ الْحَسَنَ يزِيدُ الْقُرْآنَ حُسْناً وَ قَرَأَ يزِيدُ فِی الْخَلْقِ ما يشاءُ» (مجلسی، پيشين، ١٩٣ـ ١٩٤). يعنی: قرآن را صداهايتان نيکو گردانيد؛ زيرا صدای خوش بر نيکی قرآن میافزايد. سپس آيهٔ ﴿يزِيدُ فِی الْخَلْقِ ما يشاءُ (فاطر: ۱) را تلاوت فرمود.

پیامبر اکرمﷺ همانند تمام پیامبران خوشصدا بود؛ چنان که امام صادقﷺ، این امر را برای تمام پیامبران ثابت میداند (پیشین، ۲۰۸). از سوی دیگر، پیامبر اکرمﷺ صدای نیکوی خود را در نماز به حد طاقت و تحمل مردم نشان میداد (پیشین، ۲۰۷).

پیشوایان معصوم از نیز هرکدام، مظهر زیبا و خوش ترین صداها در عصر خویش بودند. در نقلی از امام جعفر صادق ای، جدش امام سجاد ای چنین توصیف گردیده است: امام سجاد ای خوش صداترین مردم در قرائت قرآن بودند، به طوری که سقاهایی که از پشت در منزل آن حضرت عبور می کردند، می ایستادند و به قرائت آن بزرگوار گوش فرامی دادند (پیشین). ادامهٔ همان روایت، امام محمد باقر ای را نیز خوش صداترین مردم در قرائت قرآن دانسته است.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



دو. روایات عام و غیر صریح

روايت اول:

«عَنْه عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِى عَنِ ابن فَضَّالٍ عَنْ أَبِى الْمَغْرَاءِ عَنْ أَبِى بَصِيرٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّه (إِنَّ يَقُولُ مَنْ نَسِى سُورَةً مِنَ الْقُرْآنِ مُثِّلَتْ لَه فِى صُورَةٍ حَسَنَةٍ وَ دَرَجَةٍ رَفِيعَةٍ فِى الْجَنَّةِ فَإِذَا رَآها قَالَ مَنْ أَنْتَ مَا أَحْسَنَكِ لَيتَكِ لِى فَتَقُولُ أَ مَا تَعْرِفُنِى أَنَا سُورَةُ كَذَا وَ كَذَا لَوْ لَمْ تَنْسَنِى لَرَفَعْتُكَ إِلَى هذَا الْمَكَانِ» (برقى، 1٣٧١: ٩٩/١، عقاب من نسى القرآن).

سند روایت: این روایت از نظر سند بسیار عالی و بدون خدشه است. چون در تمام سلسله سند اشخاص مهمی از اصحاب اجماع وجود دارند (ابنابیعمیر عن ابیالمغراء عن ابیبصیر) و همه مورد اطمینان و تائید علماء هستند پس از این نظر هیچ مشکلی در حدیث وجود ندارد.

دلالت روایت: روایت بهصراحت می گوید: آموختن هر سوره، برابر با یک صورت حسن است، از این رو، هر سورهای که حفظ یا فرا گرفته شود و سپس فراموش شود، موجبات حسرت در روز قیامت می شود و فرا گیرنده، به خاطر فراموشی آن از یک مقام رفیع محروم می شود.

اما نکته در این است که امامﷺ با وجـود آنکـه میتوانسـتند از کلمـه صـورت اسـتفاده کننـد و یـا بفرمایند: برای او مقام رفیعی وجود دارد، اما مثل قرآن را صورت و حسن قرار داده، با این تغییر تعـابیر، بهخوبی مطلب را بیان کردهاند.

روايت دوم:

«حُمَيدُ بْنُ زِيادٍ عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ سَمَاعَةَ وَ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ جَمِيعاً عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ فَرْعَا عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ أَعْمَدَ بْنِ أَحْمَدَ عَنْ أَبَانِ بْنِ عُثْمَانَ عَنِ ابنأَبِى يعْفُورٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّه (لللَّه يقُولُ إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ مُحَمَّنِ بْنِ أَحْمَدَ عَنْ أَبَانِ بْنِ عُثْمَانَ عَنِ ابنأَبِى يعْفُورٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّه (لللَّه اللَّهِ يقُولُ إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ يعْلَمُ السُّورَةَ ثُمَّ نَسِيها أَوْ تَرَكَها وَ دَخَلَ الْجَنَّةَ أَشْرَفَتْ عَلَيه مِنْ فَوْقٍ فِى أَحْسَنِ صُورَةٍ فَتَقُولُ تَعْرِفُنِى فَيقُولُ إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ يعْلَمُ السُّورَةَ ثُمَّ نَسِيها أَوْ تَرَكَها وَ دَخَلَ الْجَنَّةَ أَشْرَفَتْ عَلَيه مِنْ فَوْقٍ فِى أَحْسَنِ صُورَةٍ فَتَقُولُ تَعْرِفُنِى فَيقُولُ إِنَّا لَعَنَّةُ ولُلَّهُ لَعْمَنُ عَلَيهُ مَنْ فَوْقٍ فِى أَحْسَنِ صُورَةٍ فَتَقُولُ تَعْرِفُنِي فَيقُولُ إِنَّ الرَّجُنَ فَيقُولُ لِي لَتَعْمَانَ مَعْنَ عَنْ أَنْ مُعْرَدَةُ ثُمَانَ إِنَّ الرَّعْنَ عَنْ بَن مُحَمَّة مَنْ عَنْ أَعْدَارَ عَنْ أَنْ مُورَة مُولَ إِنَّ الرَّحْنَ عَنْ مَعْمَ وَ عَمِنْ عَنْ عَنْ مُعَنْ عُمَنْ مِنْ عَنْ أَنْ مُعْمَانَ مَ مَعْ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ إِنَّا سُورَةَ كَذَا وَ كَذَا لَمُ تَعْمَلْ بِي وَ تَرَكْتَنِى أَمَا وَ اللَّه لَوْ عَمِلْتَ بِي لَبَا أَنْ أَسُورَة كَذَا وَ كَذَا لَمُ تَعْمَلْ مِي وَ تَرَكْتَنِي مَا إِنَ إِنَا سُورَة عَمْلَهُ مَنْ عَالَ عَنْ عُنْ عَامَا مَنْ إِنَ عَنْ إِنَ عَنْ عَنْ إِنْ أَنْ سُورَةً عَنْ أَنْ عُنْ عَمْلَ عُنْ عُورَةً مُ أَنَا سُورَة مَنْ إِنَا مُورَةً عُنْ عَنْتَ الْنُ عُنْ عَلَيْهُ مِنْ إِنَ عَنْ إِنْ عَنْ عُومَ لَنَة مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عُنْ عَا عَنْ عَنْ عَا عَنْ عَنْ عَامَ مَ عَامَ مَ مَ عَنْ مَعْنَ عَمْ مَ عَنْ عَائَةً مَا الْحَمَانَ مُ مَعْنَ عَائِهُ مَنْ عَنْ عَا عَامَ مَنْ عَمْ مَا عَنْ إِنْ إِنْ عَلْ عَنْ مُون مَا عَنْ عَانَ عَنْ عَالَهُ عَنْ إِنَا عَا إِنْ إِنْ عَامَا عَامَ مَ مَ مَعْنَ مَ مَ عَمْ مَ عَنْ إِنْ عَا عُنْ عَامَ مَ مَ مَ عَنْ إِنَ عَانَ مَا عَا عَا عَنْ مَا عَامَ مَ مَنْ عَامِ مَنْ إِنَ عَا عَا عَا مَ مَا عَا مَ إِنَ عَا

سند: تا قبل از محسن بن احمد، دو سند دارد، یک طرف، واقفی مذهب و ثقه هستند (حمیـد بـن زیاد، عن الحسن بن محمد بن سماعه) و طرف دیگر، از اصحاب جلیل القـدر امـامی و ثقـات. پـس، یک طرف، جابر ضعف طرف دیگر است.

روايت سوم:

«عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ وَ سَهلِ بْنِ زِيادٍ وَ عَلِى بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيه جَمِيعاً عَنِ ابن مَحْبُوبٍ عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ سِنَانٍ عَنْ مُعَاذِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ عَبْدِ اللَّه ابنسُلَيمَانَ عَنْ أَبِى جَعْفَرٍ لِلِلْا قَالَ: مَنْ



قَرَأَ الْقُرْآنَ قَائِماً فِي صَلَاتِه كَتَبَ اللَّه لَه بِكُلِّ حَرْفٍ مِائَةَ حَسَنَةٍ وَ مَنْ قَرَأَه فِي صَلَاتِه جَالِساً كَتَبَ اللَّه لَـه بِكُلِّ حَرْفٍ حَمْسِينَ حَسَنَةً وَ مَنْ قَرَأَه فِي حَلْتِه بَكُلِّ حَرْفٍ عَشْرَ حَسَنَاتٍ» (كليني، بِكُلِّ حَرْفٍ خَمْسِينَ حَسَنَةً وَ مَنْ قَرَأَه فِي عَلَي صَلَاتِه (كليني، ١٤٠٧) بكليني، ١٢٠٧: ١١٢٧، باب ثواب قراءة القرآن).

ارتباط این روایات با موضوح بحث حسن، این است که تقابیل قرائیت و حسنات، تقابیل مستقیم بوده، نشانگر بیبدیل بودن الفاظ در قرآن و روایات است. سند این روایت مستفیض است و چند تن از ثقات و اصحاب جماع در سلسله راویان آن وجود دارد، پس از این جهت مشکلی در آن وجود ندارد.

## روايت چهارم:

امام صادق الله از زبان پیامبر که خدا نقل میکند: به امت من، کمتر از سـه چیـز داده نشـده اسـت: اول: زیبایی، دوم: حسن صوت و سوم: حافظه.

این روایت هم بیان کنند اهمیت صوت حسن است، یعنی خداوند سه چیز مهم را به امت پیامبر ی خود هدیه داده که یکی از این سه چیز مهم صدای خوب و حسن است.

البته نکتهای که درباره این روایت است آن است که حسـن صـوت از نعمتهـای خداونـد اسـت و مورد تأیید قرار گرفته است. یکی از موارد استفاده از این نعمت بزرگ تلاوت قرآن کریم است.

روايت پنجم:

«عَنْه عَنْ أَبِيه عَنْ عَلِى بْنِ مَعْبَدٍ عَنْ يونُسَ عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ مُسْكَانَ عَـنْ أَبِـى بَصِـيرٍ عَـنْ أَبِـى عَبْـدِ اللَّه لِيرِ قَالَ قَالَ النَّبِى ﷺ إِنَ مِنْ أَجْمَلِ الْجَمَالِ الشَّعْرَ الْحَسَنَ، وَ نَغْمَةَ الصَّوْتِ الْحَسَنِ» (همان).

از امام باقر ﷺ نقل شده که می فرمایند: زیبا ترین زیبایی ها، موی زیبا و نغمه صدای زیبا است.

این حدیث هم بر محبوب بودن حسن صوت دلالت میکند و بیانگر آن است که صدای خوب مورد پسند تمام انسان ها است و این زیبایی اگر به قرآن کریم اضافه شود زیبایی قرآن کریم را آشکارتر میسازد.

روايت ششم:

«عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ سَهلِ بْنِ زِيادٍ عَنْ مُوسَى بْنِ عُمَرَ الصَّيقَلِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى عَنِ السَّكُونِى عَنْ عَلِى بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْمِيثَمِى عَنْ رَجُلٍ عَنْ أَبِى عَبْدِ اللَّه لِلِيُّ قَالَ: مَا بَعَثَ اللَّه عَزَّ وَ جَلَ نَبِياً إِلَّا حَسَنَ الصَّوْت» (همان، ۶۱۶).

یکی از ویژگیهای بارز فرستادگان الهی، صوت حسن است و این وسیله عالی برای جـذب اسـت. از این رو، یک مبلغ کامل، فردی است که بتواند با صدای خوش، قرآن بخواند.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



با توجه به این روایت می توان نتیجه گرفت که حسن صوت یکی از ویژه گیهای خوب است چون اگر خوب نبود خداوند این صفت را در پیامبر خود قرار نمی داد و چون خداوند این صفت را بعنوان یک صفت خوب در پیامبر خود قرار داده و بیان کرده پس معلوم می شود که حسن صوت یک صفت خوب و پسندیده است. پیامبر اکرمﷺ همانند تمام پیامبران خوش صدا بود؛ چنان که امام صادق این امر را برای تمام پیامبران ثابت می داند (پیشین، ص۸۰۲). از سوی دیگر، پیامبر اکرمﷺ صدای نیکوی خود را در نماز به حد طاقت و تحمل مردم نشان می داد (پیشین، ص۱۰۶).

۲. حزین خوانی

احادیث متعددی از پیامبر اکرم و ائمه اطهار او وارد شده که تحزین صوت در قرائت قرآن را سفارش فرمودهاند. «عبدالله بن عباس» از پیامبر گرامی نقل میکند که فرمود: ان احسن الناس قراءة من قرأ يتحزن به؛ بهترين قاری قرآن کسی است که با حالت حزن و غمگينانه قرآن می خواند (ابن کثير، ۵۵؛ شرح الجامع الصغير، ۱۹۱/۱).

درباره معناى تحزين اين گونه بيان شده است كه: «التحزين اصطلاحا: أن يظهر على قارئه الحزن الذى هو ضد السرور عند قراءة القرآن و تلاوته؛ فيلين الصوت و يخفّض كأنه ذو خشوع و خضوع؛ بأن يترك القارئ طباعه و عادته فى التلاوة، فيأتى بها على وجه كأنه حزين» (ن. ك: الإقناع لابن الباذش، ٣٤٩؛ الوجير في فضائل الكتاب العزيز للقرطبى، ٥٧؛ المصباح الزاهر في القراءات العشر البواهر للشهرزوري، ١٤٩٩: ٤؛ و الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ١/٢٧٠).

در اصول کافی از امام صادق این نقل شده است: «ان القرآن نزل بالحزن فاقرؤه بالحزن»؛ قرآن غمگینانه از آسمان بر پیامبر فرود آمده است. پس شما نیز همان گونه بخوانیدش. (المحجة البیضاء، ۲۲۶/۲؛ سعدی، محمدجواد، ۱۳۸۲: ۱۴۵)

در منابع اهل سنّت نيز به طور مكرر مسئله تحزين صوت مورد اشاره قرار گرفته است. در اين بخش عمده آنها آورده مى شود: «جاء عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: «إنّ من أحسن الناس صوتا بالقرآن الذى إذا سمعتموه يقرأ حسبتموه يخشى الله» (أخرجه ابن ماجه مدار ١/٤٢٥، ح ١٣٦٥)؛ و رواه أبو نعيم في أخبار أصبهان (٢/٥٨) من طريق ابن لهيعة عن يزيد بن يزيد عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة مرفوعا، و فيه ابن لهيعة و هو ضعيف. و رواه الطبراني في الكبير (١/١٦-٧) بهذا الإسناد إلا أنه قال: عن ابن لهيعة عن عمرو بن دينار عن ابن عباس مرفوعا مع خلاف يسير في لفظ الحديث حيث قال: «إن أحسن الناس قراءة من إذا قرأ يتحزن». و رواه أبو نعيم في الحلية (٢٩٩٤)؛ و الدارمي ح (٣٤٩٠) (٣٤٩٠) فجعله مرسلا لم يذكر فيه ابن عباس. و رواه الضياء في

المختاره (٢/١٣، ح٢٣) من طريق سفيان عن ابنجريج عن عطاء عن ابن عباس. رجاله ثقات غير أن ابن جريج يدلس و يرسل، و قد عنعن هنا. و هذه الطرق تدور حول الضعف في بعض الرواة و التدليس أو الإرسال و ليس فيهم من يتهم بتعمد الكذب، مما يدل أن للحديث أصلا. و قد صححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (٢٩٨/١)؛ و صفة الصلاة (١٢٥)؛ و ذكر اللفظين في السلسلة الصحيحة (١١٦/٤).

و جاء عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما قال: قـال رسـول اللّـه صـلى اللّـه عليـه و سـلم: «إن أحسن الناس قراءة من إذا قرأ يتحرّن» (همان)، «أى يقرؤه بحزن و تخشع و بكاء فإن لـم يبـك تبـاكى إذ بذلك يخشع القلب فتنزل الرحمة» (فيض القدير للمناوي، ٤١٨/٢).

«و عن أبی هریرة رضی الله عنه أنه کان یقول: قال رسول اللهﷺ: «لم یأذن اللّـه لشـیء مـا أذن لنبـی یتغنی بالقرآن» (همان: ۸۱)

قال الإمام أحمد: «أى يحسن القارىء صوته بالقرآن و يقرؤه بحزن و تدبر» (الآداب الشرعية لابن مفلح، ٢٩٧/٢).

و قال البيهقى: «و قول النبى صلى الله عليه و سلم: «يتغنى» يريد به تحسين القارئ صوته به غير أنه يميل به نحو التحزين دون التطريب» (انظر: مشارق الأنوار لعياض (١/٢١٢)؛ و شعب الإيمان للبيهقي ٣٨٧/٢).

«عن عبد الرحمن بن السائب قال: قدم علينا سعد بن مالك رضى الله عنه بعد ما كف بصره، فأتيت مسلّما و انتسبت له فقال: مرحبا ابن أخى، بلغنى أنّك حسن الصّوت بالقرآن سمعت رسول اللّـه صلى اللّـه عليه و سلم يقول: «إنّ هذا القرآن نزل بحزن فإذا قرأتموه فابكوا فإن لم تبكوا فتباكوا، و تغنّـوا به فمن لم يتغنّ به فليس منا» (أخرجه ابن ماجه (١٢٤٢) ح (١٣٣٧)، من طريق الوليد بن مسلم عن إسماعيل بن أبي مليكة عن عبد الرحمن بن السائب عن سعد بن أبي وقاص مرفوعا. و أبو رافع إسماعيل بن أبي رافع؛ ضعيف الحفظ. تقريب التهذيب (٤٤٣)، و لذا ضعّف الألباني الحديث في ضعيف ابن ماجه،

در روایات مربوط به تلاوت قرآن کریم از واژه تحزین استفاده شده است. بـرای ایـن کلمـه دو معنـا قابل تصور است معنای اول شدت و استحکام و معنای دوم این حالت حزن و اندوه که بـرای هـر کـدام دلائلی وجود دارد. به نظر نگارنده میتوان هر دو معنا را با یکدیگر قابل جمـع دانسـت و بیـان کـرد کـه قاری قرآن باید محکم و با حال حزن قرآن کریم را تلاوت نماید.



جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



برای اثبات معنای اول یعنی شدت و استحکام بایـد بـهاین نکتـه توجـه کـرد کـه معنـای بعضـی از کلمات عربی با آنچه در زبان فارسی از آن فهمیده میشود، تفاوت دارد.

مثالهای متعددی را می توان برای این نکته ذکر کرد مانند کلمه مرض در فارسی که به معنای بیماری است ولی در عربی به معنای کجی و نقص است یا کلمه اختلاف در فارسی به معنای نزاع است، ولی در عربی به معنای رفت و آمد به کار می رود. یا کلمه استثمار در عربی به معنای آبادکردن است و در فارسی به معنای چپاول یا کلمه شجر در عربی به معنای مطلق چیزی است که شعبه شعبه و شاخه شاخه باشد، اما در فارسی معنای دیگری دارد. کلمه حزن، از این نمونه است. در فارسی به معنای اندوه و مصیبت و در عربی به معنای سختی و سفتی نیز استفاده می شود.

در كتاب فرهنگ لغت معجم مقائيس الغة آمده: «حُزن، الحاء و الزاء و النون اصل واحد و هو خشونة الشيء و شدَّة فيه، فمن ذلك الحَزن و هو ما غلظ من الأرض»؛ زمين سفت و سخت را ارض الحزين كويند ( ابنفارس، ١۴٠۴: ٢٢٩/١).

قال الراغب في المفردات: «الْحُزْنُ و الْحَزَنُ: خشونة في الأرض و خشونة في النفس لما يحصل فيه من الغمّ». (راغب اصفهاني، ١۴١٢: مادهٔ حزن).

راغب اصفهانی در مفردات آورده: «الحُزن و الحَزَن: خشونة فی الأرض و خشونة فی النفس لما یحصل فیه من الغمّ؛ حزن به معنای خشونت در زمین و نفس است، چرا که به جهت غم، نفس سخت می شود».

روايت: «عَنِ ابنأَبِي عُمَيرٍ عَمَّنْ ذَكَرَه عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّه (لِلِلِا قَالَ: إِنَّ الْقُرْآنَ نَزَلَ بِالْحُزْنِ فَاقْرَءُوه بِالْحُزْنِ» (كليني، ١۴٠٧: ٢١٤/٢، باب ترتيل القرآن بالصوت الحسن).

قرآن باحزن و اندوه نازل شده، پس آن را به حزن بخوانید. این ترجمه ظاهری از حدیث است و اکثر علماء، روایت مذکور را اینگونه ترجمه کردهاند؛ ولی توجه به مقدمهای که بیان شد، میتوان معنای سختی و استحکام را نیز برای حدیث در نظر داشت. قرآن با سختی و مشقت نازل شده، از این رو آن را سخت و محکم بخوانید.

یعنی همانگونه که پیامبر اسلامﷺ قرآن را با زحمت زیاد و طاقت فرسا، درک کرد و به دست ما رسانید، ما هم باید هنگام قرائت آن، بهگونهای عمل کنیم که این سختی و رنج پیامبر اکرمﷺ در آن مشهود باشد. یعنی قرآن را با سبک اصیل قرائت کنیم نه به سبکهایی که امروزه رواج یافته است، مثل رَپ، جاز وغیره، چرا که این سبکها، سبکهایی بسیار مبتذل و بی ریشه هستند.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International Universit مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

وجه تحزین در قرائت قرآن آن است که قاری در تهدید، عذاب، پیمانها و فرمانهای قرآن، درنگ کند و به کوتاهیهایش در امر و نهی قرآن بنگرد و به خاطر ایـن کوتـاهی، انـدوهگین و گریـان شـود (غزالی، ۲۷۷/۱).

نتیجه بحث این است که حزن بر خلاف معنای متبادر، معنای سخت و شدید می دهـ د و روایـت می فرمایـ د قرآن را بهسختی و شدت بخوانید تا سختی رسول اللهﷺ در هنگام نزول قرآن را بهنمایش بگذارید.

قاری قرآن مخاطب کلام خدا است، همچنان که معروف است که در حالت نماز بنده با خداوند کلام میکند و در هنگام تلاوت قرآن خداوند بابنده کلام میکند لذا در این هنگام انسان باید خودش را غمگین نشان دهد.

تذکراین مطلب لازم است که قرانت با صدای محزون و غمناك، غیر از قرانت به شیوهٔ نوحهگران و ندبه کنندگان در مجالس عزاست که پیامبر گرامیﷺ از این گونه قرائت نهی کردند. آن حضرت می فرماید: «قرآن را با لحن و صوت عرب بخوانید و از مانند لحن های اهل فسق و کبر بپرهیزید، چون به زودی بعد از من اقوامی می آیند که قرآن را با لحن غنا، موسیقی و نوحه گونه و... می خوانند.» (الکافی، ۱۳۹۷: ۲/ ۶۱۴؛ سعدی، ۱۳۶۸: ۱۴۶)

### نتيجه گيري

پس از بررسی احادیث فریقین در موضوع صوت حسن و تحزین صوت نتائج ذیل حاصل می شود. ۱. درباره حسن تلاوت، فریقین تأکید زیاد دارند و دربارهٔ این موضوع احادیث زیادی وارد شده است. ۲. در مورد حزین خوانی، فریقین اتفاق نظر دارند و احادیثی دربارهٔ آن نقل شده است.

۳. صوت حسن در روایات فریقین مورد تأکید قرار گرفته است و احادیث زیـادی بـه ایـن موضـوع اشاره کردهاند.

٤. دلالت روایات بر صوت حسن به دو دسته دلالت صریح و غیر صریح تقسیم می شود که در بعضی از احادیث لفظ حسن صوت به الفاظ صریح ذکر شده و بعضی از احادیث است که در آن لفظ حسن صوت نیامده بلکه از مفهوم حدیث معلوم می شود که این حدیث بر حسن تلاوت قرآن دلالت می کند.

٥. روايات مربوط به صوت حسن از لحاظ سند قوى و مورد تاييد علماء و محدثين ميباشند.

۲. برای اشاره به صوت حسن از کلمات دیگری مانند تزیین نیز استفاده شده است که همان معنا را اشاره میکند.

۷. کلمه حزن در عربی به معنای سختی و سفتی نیـز هسـت لـذا میتوانـد منظـور از حـدیثی کـه حزینخوانی را بیان میکند، تلاوت همراه با استحکام و شدت نیز باشد.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



## فهرست منابع

- قرآن کریم، مکارم شیرازی، ۱۳۸۷ش. ابنفارس، أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، قم: مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤٠٢ق. ابن منظور، محمد بن كرم، لسان العرب، بيروت: دار صادر، چاپ سوم، ۱۴۱۴ق. ٤. بخارى، محمد بن اسماعيل، صحيح البخارى، قاهره: وزارة الاوقاف، المجلس الاعلى للشئون الاسلامية، لجنة إحياء كتب السنة، چاپ دوم، ١٤١٠ق. ٥. برقي، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، قم: دارالكتب الإسلامية، دوم، ١٣٧١ق. بقاعي، على نايف، تخريج الحديث الشريف، بيروت: دارالبشائر الاسلاميه، ١۴٢٣ق. ٧. جديدي نژاد، محمدرضا، معجم مصطلحات الرجال و الدراية، قم: دارالحديث، ١٣٨٠ق. ٨. حر عاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعة، قم: مؤسسة آل البيت^، ١٤٠٩ق. ٩. خوانساري، محمد، فرهنگ اصطلاحات منطقي بهانضمام واژه نامه فرانسه و انگليسي، تهران: يژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی ایران، چاپ دوم، ۱۳۷۶ش. . ١. دهخدا، على اكبر، لغت نامه دهخدا، تهران: انتشارات دانشگاه تهران، ١٣٣٨ش. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، بيروت: دار الشامية، ١٤١٢ق. ١٢. شانه چي، كاظم مدير، علم الحديث و الدراية الحديث، قم: دفتر انتشارات اسلامي، بي تا. ١٣. شاهرودي، محمود هاشمي، فرهنگ فقه مطابق مذهب اهل بيت، موسسه دائرة المعارف فقه اسلامي بر مذهب اهل بيت، مركز يژوهش هاي فارسي الغدير، ١۴٢۶ق. ١٤. طباطبايي، محمدحسين، ترجمه تفسير الميزان، قم: جامعه مدرسين حوزه علميه قم، دفتر انتشارات اسلامي، ينجم، ١٣٧۴ش. ١٥. طريحي، فخرالدين بن محمد، مجمع البحرين، تهران: انتشارات مرتضوى، سوم، ١٣٧۵ش. ١٦. عتر نورالدين، منهج النقد في علوم الحديث، دمشق: دارالفكر، ١٤٢١ق. ١٧. عسكري، ابوهلال الحسن بن عبدالله، الفروق اللغويه، قم: مكتب بصيرتي، ١٤١٠ق. ١٨. غوري، عبدالماجد، معجم المصطلحات الحديثية، دمشق: دار ابن كثير، ١۴٢٨ق. فراهیدی، خلیل بن أحمد، کتاب العین، قم: نشر هجرت، ۱۴۰۹ق.
- ۲۰. كاشاني، فتحالله بن شكرالله، منهج الصادقين في إلـزام المخـالفين، تهـران: كتـاب فروشـي اسلاميه، ۱۳۶۹ش.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

۲۱. کلینی، محمد بن یعقوب، کافی، تهران: دارالکتب الإسلامیة، ۱۴۰۷ق.
۲۲. مرکز اطلاعات و مدارك اسلامی، فرهنگ نامه اصول فقه، قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم، معاونت پژوهشی، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی ایران، ۱۳۸۹ش.
۲۳. مصطفوی، حسن، التحقیق فی کلمات القرآن الکریم، تهران: مرکز نشر الکتاب، ۱۳۹۵ق.
۲۶. مغنیه، محمدجواد، ترجمه تفسیر کاشف، قم: بوستان کتاب قم، ۱۳۷۸ش.
۲۵. ملک احمدی، علی اصغر، بیائید اینگونه قرآن بخوانیم، مشهد مقدس: مؤسسه مطالعات راهبردی علوم و معارف اسلامی، سوم، ۱۳۹۲ش.
۲۶. مینار در معارف اسلامی، معاونت بیائید اینگونه قرآن بخوانیم، مشهد مقدس: مؤسسه مطالعات راهبردی علوم و معارف اسلامی، بی ایم.

٢٧. ميبدي، احمد بن محمد، كشف الاسرار و عدة الابرار، تهران: اميركبير، ١٣٧١ش.